
10. Kong Qiu, maestro de letrados

10.1. Vida de Kong Qiu

El maestro por excelencia del pensamiento chino es 
Kong Qiu, más conocido en Occidente como Confucius, 
nombre latinizado por los jesuitas del siglo xvii a partir 
de Kong füzí, maestro Kong.

Lo que sabemos de su vida es lo que podemos entre�
sacar del Lányü o libro de sus dichos, del Méngzt o libro 
de Meng Ke, del comentario de Zuo al Chünqiü y, sobre 
todo, del capítulo 47 del Shíjt de Sima Qian, escrito a 
finales del siglo -n y que recoge una gran cantidad de 
tradiciones anteriores. Esta última fuente es la más rica 
en datos, pero éstos sólo son de fiar si pueden contras�
tarse con las otras fuentes anteriores.

En el siglo -vnr los antepasados de Kong Qiu habían 
sido altos magnates en la corte de Song, que mantenía 
las tradiciones rituales de la dinastía Shang. En el si�
glo -vn perdieron su rango y posición y hubieron de 
emigrar hacia el norte, al vecino estado de Lu, donde se 
establecieron.

111



112 Historia de la filosofía, 2

Kong Qíu nació el año -551 en Lu. Kong era su ape�
llido de familia; Qiu, su nombre propio. Perdió a su 
padre cuando sólo contaba tres años de edad. Su madre 
volvió a casarse. La vida del joven Kong transcurría en 
un medio muy modesto, casi pobre. «Cuando era joven 
carecía de medios de fortuna, por lo que aprendí muchas 
habilidades menudas» \  Kong Qiu inició pronto su ca�
rrera como funcionario menor del estado de Lu, asu�
miendo al principio funciones modestas, como las de vi�
gilante de almacenes o de ganados, a que alude Meng 
Ke: «Kong Qiu fue una vez vigilante de almacenes, y 
entonces decía: ”Mis cuentas son exactas, no tengo que 
cuidarme de más.” Otra vez fue encargado de las ovejas 
y las vacas, y decía: ”Todo lo que me preocupa es que 
los corderos y las vacas estén gordos, fuertes y en ex�
celente estado” . » * 3

Pronto empezaron a notarse las calidades del joven 
Kong, que entró al servicio de la corte de Lu, donde 
tuvo oportunidad de profundizar en su estudio de los 
ritos y tradiciones, interrogando a los dignatarios de otras 
cortes que pasaban por allí. Al cabo de un tiempo dejó 
el servicio de la corte para viajar al vecino estado de Qi, 
al norte de Lu, donde permaneció una temporada. A su 
vuelta a Lu ya era un prestigioso letrado y un sabio 
famoso. Sus admiradores le animaban a que se reincor�
porase a la vida pública, al servicio del Estado. «Yang 
Huo llamó a Kong Qiu y le dijo: «Venid, hablemos. 
¿Creeís que alguien que guarda una joya en su pecho y 
que de esta manera la esconde de sus paisanos puede ser 
llamado benevolente?» Kong Qiu respondió que no, y 
entonces, Yang Huo continuó: «¿Puede entonces lla�
marse sabio al que desea ocupar un cargo público y, sin 
embargo, no aprovecha la oportunidad?» A esto Kong 
Qiu también respondió negativamente. Yang Huo aña-

1 Lúnyft, IX, 6.
3 Méngzi, V, B, 5. La traducción de esta cita, así como la de 

otras varías citas de los capítulos 10 y 12 de este libro se debe 
a Joaquín Pérez Arroyo.



10. Kong Qiu, maestro de letrados 113

dio: «Los días y los meses pasan y no se nos concederán 
más años.» Kong Qiu respondió: «Es cierto. Aceptaré 
un cargo público.»3

Kong Qiu ocupó durante varios años el puesto de pre�
fecto de policía del estado de Lu, pero debido a las in�
trigas de ciertas grandes familias, hubo de dimitir de su 
cargo.

Aproximadamente entre el -497 y -484, Kong Qiu es�
tuvo viajando por los estados de Weí, Song, Chen y Cai. 
Ya era un maestro famoso, acompañado en sus viajes por 
sus discípulos, con los que gozaba la hospitalidad de las 
cortes o padecía los infortunios de una época insegura 
y belicosa. Aceptó un puesto en la corte del soberano de 
Wei, pero lo amandonó cuando éste le empezó a hacer 
preguntas sobre asuntos militares. «E l duque Ling de 
Weí preguntó a Kong Qiu sobre tácticas militares y 
Kong Qiu le respondió: ”Yo he aprendido muchas cosas 
referentes a los ritos, pero nunca estudié nada relacio�
nado con el ejército.” Al día siguiente Kong Qiu par�
tió.» 4 Kong tuvo que atravesar el estado de Song dis�
frazado, pues intentaban matarlo. Kong y sus discípulos 
pasaron por momentos difíciles al llegar a Chen. «Cuan�
do, junto con sus discípulos, iba llegando a Chen, se les 
agotaron las provisiones y muchos del séquito se pusieron 
tan enfermos que eran incapaces de levantarse. Zilu, que 
veía esto con gran disgusto, dijo: «¿También el hombre 
superior tiene que pasar por estas miserias?» A lo que res�
pondió Kong Qiu: «Cierto que sí, pero es el hombre vul�
gar el que pierde toda contención si tiene que sufrirlas.»5 
Las cosas mejoraron al aceptar Kong Qiu un puesto en la 
corte, pero en -489 Chen fue invadido por las tropas del 
estado de Wu. En estas difíciles circunstancias Kong y 
sus discípulos pasaron a Cai, para volver más tarde a 
Chen y otra vez a Wei, que a su vez estaba envuelto en 
una sangrienta lucha entre padre e hijo por el trono de

3 LúttyÜ, XV II, 1
4 LtínyÜ, XV, 1.
5 Lúnyü, XV, 1.



114 Historia de la filosofía, 2

Wei. Finalmente, en -484, Kong volvió a su estado natal 
de Lu, donde permanecería hasta su muerte, cinco años 
después.

En estos últimos años Kong Qiu fue consejero menor 
de la corte de Lu, colacionó el Chünqtü, la crónica del 
estado de Lu durante los anteriores dos siglos y medio, 
llamado a convertirse en uno de los clásicos chinos, se 
ocupó intensamente del Shtpng (clásico de los poemas) 
y de la música. Sobre todo Kóng füzí, el maestro Kong, 
lleno de experiencia y sabiduría, y en completa posesión 
de su filosofía, se dedicó a la formación de sus discípu�
los. Murió el año -479.

10.2. La tradición de los letrados

Durante la época arcaica6 de la dinastía Zhou, China 
estaba organizada feudalmente. Por un lado estaban las 
cortes de los señores feudales, donde vivían los nobles 
y los altos cargos hereditarios — los jünzi—, por otro, las 
aldeas campesinas, donde vivía la plebe, los shumín o 
xicíorén. Los maestros privados no existían. Las únicas 
escuelas eran las cortes, en que los nobles y los altos 
cargos cortesanos — los encargados de las ceremonias y 
el protocolo, los adivinos, los expertos militares, etc.— 
transmitían sus tradiciones, saberes y habilidades a sus 
hijos y parientes.

Como consecuencia de las numerosas guerras y cam�
bios sociales, el sistema feudal chino empezó a descom�
ponerse a partir del siglo -vil. Muchos nobles e hidalgos 
cortesanos perdieron sus tierras y sus cargos y tuvieron 
que huir de sus antiguas cortes. Faltos de su medio tra�
dicional de sustentación, trataban de ganarse la vida ofre�
ciendo sus habilidades y saberes en otras cortes o incluso 
a quien quisiera aprenderlas. El primer maestro privado 
de China fue precisamente Kong Qiu.

6 Respecto a la China arcaica, véase J . Mosterín: El pensa�
miento arcaico (Alianza Editorial, Madrid 1983), capítulo 8.



10. Kong Qiu, maestro de letrados 115

En las cortes feudales había expertos hereditarios de 
varios tipos. Los más eruditos de entre ellos eran los rú 
o letrados. Tenían a su cargo la transmisión de los textos 
clásicos y la dirección de los ritos y el protocolo con 
ocasión de bodas, funerales, sacrificios a los antepasados 
y otras ceremonias. A partir del siglo -vn muchos de 
estos aristócratas letrados vinieron a menos y perdieron 
sus cargos, por lo que se vieron obligados a dispersarse 
por el país, ofreciendo su conocimiento de los clásicos y 
las ceremonias. Uno de ellos era Kong Qiu.

Kong Qiu fue el primer letrado que reunió discípulos 
provenientes de diversos principados, que lo seguían a 
donde quiera que fuese, con independencia de cualquier 
corte. Junto al maestro esperaban convertirse en hom�
bres sabios, correctos y bien preparados para prestar 
servicios públicos.

La tradición atribuye a Kong la redacción de varios 
de los libros clásicos chinos, pero esto es una exagera�
ción, pues los libros clásicos proceden de la época ante�
rior. Lo que es cierto es que Kong Qiu siempre tuvo un 
gran respeto por ellos, como todos los letrados, y que 
seguramente se preocupó de su correcta transmisión, fi�
jando y colacionando el texto de alguno de ellos, en es�
pecial del Chünqiü, la crónica del estado de Lu.

Kong Qiu no escribió nada él mismo. Todavía no se 
había «inventado» la escritura privada de libros. La es�
critura sólo se usaba para fines oficiales, en el contexto 
de las cortes. Más tarde se redactarían los primeros li�
bros, y uno de ellos fue el Lünyü, colección de dichos, 
anécdotas y aforismos de Kong Qiu, recogidos por sus 
discípulos. El Lünyü es conocido a veces en Occidente 
como las «Analectas de Confucio».

10.3. Benevolencia y rectitud

El maestro Kong ensalzaba las virtudes de la bene�
volencia {rén) y la rectitud (yz).



116 Historia de la filosofía, 2

La virtud del yl consiste en hacer en cada situación lo 
que es correcto, justo u obligatorio en ella, en cumpir 
siempre con el deber. Es una virtud formal, una especie 
de imperativo categórico situacional. Se opone al li o 
beneficio. En una situación dada no hemos de pregun�
tarnos por lo que nos conviene, por nuestro interés o li, 
sino por nuestro deber, por lo que es justo o correcto 
o moralmente adecuado en esa situación, por el yl. Con 
esto Kong adopta una moral deontológica, no ideoló�
gica. Hay que hacer lo que hay que hacer por sí mismo, 
porque es lo justo o correcto, sin pensar en las conse�
cuencias o el posible provecho. Sólo entonces actuamos 
moralmente, correctamente, conforme al yt. Si hacemos 
lo que tenemos que hacer, pero lo hacemos porque pen�
samos que nos conviene hacerlo, ya no actuamos moral�
mente. Esta posición es un claro precedente de la kan�
tiana.

La contraposición entre deber y conveniencia, entre 
yt y li, es típica. El maestro Kong decía: «É l hombre 
superior está centrado en la rectitud (yz), el hombre vul�
gar en el beneficio (ñ ).»7

Más importante todavía que la virtud formal de la 
rectitud (yl) consideraba Kong Qiu la virtud material de 
la benevolencia (rén). La benevolencia inspira todas las 
acciones del caballero, del hombre superior, y va más 
allá del mero cumplimiento del deber, consiste en la so�
licitud por los demás y, en definitiva, en el amor a los 
demás. Como el mismo maestro Kong respondió a una 
pregunta por el rén, «la benevolencia consiste en amar 
a los demás hombres» 8.

La palabra «benevolencia» {rén) es empleada a veces 
por Kong para designar la virtud perfecta o total. En 
efecto, de la benevolencia se siguen todas las virtudes, 
en especial la rectitud (yz) o cumplimiento del deber, de 
las obligaciones, de los ritos, que así ya no es un mero 
cumplimiento formal, y forzado, sino un cumplimiento

7 Lúnyu, IV, 16.
* Lúnyu, XV, 28.



10, Kong Qiu, maestro de letrados 117

natural y espontáneo, que surge de dentro, de los bue�
nos sentimientos de uno hada los demás.

La benevolencia o amor a los demás encuentra su mé�
todo o brújula en el shü (altruismo o compasión). Pot 
el shü nos tomamos a nosotros mismos como analogía o 
punto de comparación que nos indica cómo comportar�
nos con los demás. A un discípulo que le preguntaba: 
«¿Hay  alguna palabra que pueda servirme de guía hasta 
el fin de mis días?», Kong respondió: «Esta palabra es 
shü. Lo que no quieres que te hagan a ti no se lo hagas 
tú a los otros.»8 El shü pertenece a la esencia misma de 
la benevolencia. Por eso a otro discípulo que le pregun�
taba en qué consistía la benevolencia, Kong le contes�
taba, «en no hacer a otros lo que no quieres que te ha�
gan a t i» 9. El shü es el método que nos ayuda a descu�
brir lo que los demás desean o no desean y a dirigir así 
nuestra benevolencia por los cauces más favorables para 
ellos.

La benevolencia no es algo meramente intelectual. No 
consiste solamente en saber lo que hemos de hacer a 
los demás (lo mismo que quisiéramos que ellos nos hi�
cieran a nosotros) y lo que no hemos de hacerles (lo que 
no quisiéramos que ellos nos hicieran), sino que implica 
también un esfuerzo por nuestra parte para hacerlo real�
mente, para ponerlo en obra, una buena voluntad ac�
tuante, un poner todo nuestro empeño en ello. A esta 
virtud llama Kong la virtud de zhong.

Una vez dijo el maestro Kong a un discípulo que toda 
su doctrina tenía un sólo fundamento. Al preguntarle 
sus compañeros lo que había querido decir Kong, el dís- 
dpulo contestó: «La doctrina del maestro sólo consiste 
en los principios del shü (compasión) y del zhong (es�
fuerzo bienintencionado).» 10 En efecto, si sabemos cómo 
comportarnos moralmente con los demás y si ponemos 
todo nuestro empeño en hacerlo, seremos benevolentes.

En la época áurea del feudalismo Zhou, los señores

9 Lúnyü, X II , 2.
10 Lúnyü, IV, 15.



118 Historia de la filosofía, 2

feudales eran a la vez súbditos políticos del rey Zhou y 
parientes suyos, jefes de ramas laterales de la familia 
real. La relación de parentesco era la base de la relación 
política. El maestro Kong generalizó esta presunta si�
tuación anterior haciendo de la familia la base y el 
ejemplo de todas las relaciones sociales. Por eso la be�
nevolencia, el amor a los demás, figura en lugar promi�
nente.

Las relaciones de amor familiar no son todas idénti�
cas. El amor del padre por el hijo no es idéntico, sino 
distinto al amor del hijo por el padre, que a su vez es 
distinto al amor del hermano por su hermano mayor o 
al amor entre esposos, etc. Las dos relaciones de amor 
familiar más importantes son el xiao o amor a los pro�
pios padres y el ti o amor al hermano mayor. Las demás 
relaciones sociales son una extensión de las familiares. 
Quien sea un buen padre será también un buen sobe�
rano. El buen hijo será un buen súbdito. «Es muy raro 
que alguien que sea bueno como hijo (xiao) y obediente 
como hermano menor {tí) tienda a ofender a sus supe�
riores. Y quien no tiende a ofender a sus superiores 
tampoco se siente inclinado a iniciar una rebelión... La 
piedad filial y el amor fraternal son el origen de todas 
las acciones benevolentes.» 11

Si la virtud suprema es la benevolencia, el amor que 
ésta implica no se dirige de modo idéntico e indiscrimi�
nado a todos los humanes, sino que se gradúa y aco�
moda a cada uno según su posición y nuestra relación 
con él. El amor y la benevolencia son máximos dentro 
de la familia, menores con los vecinos, menores con el 
resto de la aldea, menores con los forasteros, etc. Lo 
mismo ocurre con las clases sociales. En general la be�
nevolencia debida a los demás es proporcional a lo pró�
ximo de nuestra relación con ellos.

La benevolencia desemboca también en el cumpli�
miento de las normas de etiqueta y ceremonia, en los 
ritos ancestrales. En efecto, los ritos no son sino la re- 11

11 Lúnyu, I, 2.



10. Kong Qiu, maestro de letrados 119

sultante de las intuiciones de las generaciones pasadas 
acerca de la moralidad y la corrección. No podemos ac�
tuar moralmente olvidándolos. Pero la benevolencia nos 
permite cumplir los ritos de una manera natural y es�
pontánea, procedente de dentro. Ello exige educación 
previa y disciplina, autodominio, que sólo se adquiere a 
lo largo de una vida de estudio y esfuerzo. Por eso es 
tan difícil alcanzar la benevolencia. La benevolencia no 
nos viene dada por la naturaleza ni por los demás, he�
mos de adquirirla como resultado de nuestro propio es�
fuerzo. A un discípulo que le preguntaba sobre la bene�
volencia, el maestro Kong le dijo: «E l autodominio y 
la insistencia en los ritos es lo que tendrá como resul�
tado la benevolencia. Si alguien puede dominarse a sí 
mismo y practicar los ritos, aunque no sea más que por 
un día, será calificado por todos de benevolente. La be�
nevolencia tiene que proceder de uno mismo, no puede 
adquirirse de los demás.» 12

El caballero cabal, el hombre superior, trata de cum�
plir su deber, de cumplir los ritos, de actuar correcta�
mente. Para ello necesita autodominio, necesita esfor�
zarse. Pero tras una vida de esfuerzo puede alcanzar la 
benevolencia y la sabiduría. Esa sabiduría la alcanzó el 
maestro Kong al final de su vida, a los setenta años. «A 
los setenta años ya podía seguir lo que mi corazón de�
seara sin caer en incorrección ninguna.» 13 Kong actuaba 
espontáneamente, sin reflexión ni esfuerzo, y lo que 
fluía de su corazón coincidía con lo moral y lo correcto. 
Kong era ya un sabio perfecto.

10.4. Destino y mandato celeste

La dinastía Zhou había justificado el derrocamiento 
de la dinastía Shang con la doctrina del mandato celeste 
('Tiünming). Según esta doctrina, el Cielo se preocupa

12 Lúnyu, X II , 1.
13 Lúnyu, II, 4.



120 Historia de la filosofía, 2

por el bienestar de los humanes y confiere a un hombre 
—el rey— la tarea de conservar y promover tal bienes�
tar. Ese mandato celeste es la base de la legitimidad del 
soberano. Si éste olvida su misión y sólo persigue su pro�
pio interés, el cielo le retira la tarea confiada y confiere 
el mandato celeste a otro hombre. Es lo que pasó con 
el primer soberano Zhou. Luego la doctrina se genera�
lizó. Cada human recibe un mandato celeste, que le con�
mina a cumplir con su deber en el marco global del de�
signio del cielo. El mandato celeste es la base de la mo�
ralidad y el caballero trata de cumplirlo, pero es difícil 
de conocer. El mismo Kong reconoce no haberlo enten�
dido hasta los cincuenta años u.

Quien conoce el mandato celeste que le concierne, 
quien sabe cuál es su deber, tiene que tratar de reali�
zarlo, con independencia de consideraciones de interés, 
éxito o ni siquiera viabilidad. No lo hace por el resul�
tado, sino por la acción misma, por cumplir su deber, 
aunque tenga grandes dudas respecto a que consiga lo 
que pretende. Alguien decía de Kong: «Ah, ese es el que, 
aun sabiendo que nada se puede hacer, lo intenta a 
pesar de todo.» 15

El maestro Kong había entendido el mandato celeste 
a él dirigido: éste consistía en que tratase de reformar 
la sociedad china sobre bases de moralidad y benevo�
lencia, restaurando los ritos y las virtudes del pasado. A 
partir de ese momento él lo intentaba, porque ése era 
su deber, aunque permaneciendo escéptico respecto a sus 
posibilidades de éxito. En efecto, el éxito depende del 
Mmg, del destino* y no de nosotros. «Si mis principios 
triunfan es porque así está dispuesto, si fracasan es por�
que así está dispuesto. ¿Qué puede hacer Gongbó Liao 
contra el destino?»16

No hay que confundir el mandato celeste, TiSnmmg, 
que es un imperativo moral, con el destino, Mmg. 'El

“  Lúnyu, II , 4.
Lúnyu, XIV, 41.

16 Lúnyu, XIV, 38.



10. Kong Qiu, maestro de letrados 121

caballero se resigna al destino, que le sobrepasa y sobre 
el que carece de influencia, y trata de cumplir con su 
deber, con el mandato que el Cielo le hace. Lo único que 
depende de uno es su propio esfuerzo, su buena voluntad, 
su benevolencia. El resultado de las acciones y el éxito 
en la vida son imprevisibles y no dependen de nosotros 
ni de la moral, sino del incomprensible destino.

10.5. La rectificación de los nombres

Cada palabra, cada nombre tiene un significado. La 
aplicación correcta de esa palabra a algo implica que ese 
algo corresponda al significado de la palabra, posea las 
notas esenciales pertinentes. Pero con frecuencia ocurre 
que las palabras se aplican mal, que los nombres se pre�
dican de objetos o personas carentes de las notas esen�
ciales correspondientes al significado de tales palabras. 
Entonces se genera una gran confusión. La perversión 
semántica se traslada al plano social y produce desorden 
y anarquía, pues las palabras han dejado de constituir 
puntos de referencia fiables. Por eso la regeneración de 
la sociedad ha de empezar por la «rectificación de los 
nombres» (zhéngmíng), por volver a un uso preciso y 
exigente de las palabras, que sólo deberán aplicarse en 
los casos que realmente lo merezcan.

Preguntado el maestro Kong por la primera medida 
que habría que tomar para ordenar el Estado, éste res�
pondió: «Lo  primero que hace falta es la rectificación 
de los nombres... Si los nombres no son correctos, las 
palabras no se ajustarán a lo que representan y, si las 
palabras no se ajustan a lo que representan, las tareas 
no se llevarán a cabo... y el pueblo no sabrá cómo obrar. 
En consecuencia, el hombre superior precisa que los 
nombres se acomoden a los significados y que los signi�
ficados se ajusten a los hechos. En las palabras del hom�
bre superior no debe haber nada impropio.»17 Pregun-

17 LúnyÜ, X III , 3.



122 Historia de la filosofía, 2

tado en otra ocasión en qué consistía el buen gobierno, 
el maestro Kong respondió: «En que el soberano sea 
soberano; el ministro, ministro; el padre, padre, y el 
hijo, hijo.» 18 Sólo cuando el soberano nominal, el lla�
mado soberano, sea de verdad un soberano, es decir, 
sólo cuando por su comportamiento y carácter tenga las 
cualidades y conducta propia de un soberano y lo mismo 
ocurra con los demás, sólo cuando cada uno cumpla con 
su deber y su función, sólo entonces la sociedad funcio�
nará bien y estará bien gobernada.

18 Lúnyu, X II , 11.


