10. Kong Qiu, maestro de letrados

10.1. Vida de Kong Qiu

El maestro por excelencia del pensamiento chino es
Kong Qiu, mds conocido en Occidente como Confucius,
nombre latinizado pot los jesuitas del siglo xviI a partir
de Kong fazi, maestro Kong.

Lo que sabemos de su vida es lo que podemos entre-
sacar del Linys o libro de sus dichos, del Méngzi o libro
de Meng Ke, del comentario de Zuo al Changia y, sobre -
todo, del capitulo 47 del $h#5i de Sima Qian, escrito a
finales del siglo -11 y que recoge una gran cantidad de
tradiciones anteriores. Esta dltima fuente es la mds rica
en datos, pero éstos sélo son de fiar si pueden contras-
tarse con las otras fuentes anteriores.

En el siglo -virr los antepasados de Kong Qiu habian
sido altos magnates en la corte de Song, que mantenfa
las tradiciones rituales de la dinastia Shang. En el si-
glo -vir perdieron su rango y posicién y hubieron de
emigrar hacia el norte, al vecino estado de Lu, donde se
establecieron.,

111



112 | Historia de la filosofia, 2

Kong Qiu nacié el afio -551 en Lu. Kong era su ape-
llido de familia; Qiu, su nombre propio. Perdié a su
padre cuando sélo contaba tres afios de edad. Su madre
volvié a casarse. La vida del joven Kong transcurria en
un medio muy modesto, casi pobre. «Cuando era joven
carecia de medios de fortuna, por lo que aprendi muchas
habilidades menudas» ’. Kong Qiu inicié pronto su ca-
rrera como funcionario menor del estado de Lu, asu-
miendo al principio funciones modestas, como las de vi-
gilante de almacenes o de ganados, a que alude Meng
Ke: «Kong Qiu fue una vez vigilante de almacenes, y
entonces decifa: ”Mis cuentas son exactas, no tengo que
cuidarme de mds.” Otra vez fue encargado de las ovejas
y las vacas, y decia: “Todo lo que me preocupa es que
los corderos y las vacas estén gordos, fuertes y en ex-
celente estado”.» ®

Pronto empezaron a notarse las calidades del joven
Kong, que entré al servicio de la corte de Lu, donde
tuvo oportunidad de profundizar en su estudio -de los
ritos y tradiciones, interrogando a los dignatarios de otras
cortes que pasaban por alli. Al cabo de un tiempo dejé
el servicio de la corte para viajar al vecino estado de Qi,
al norte de Lu, donde permanecié una temporada. A su
vuelta a Lu ya era un prestigioso letrado y un sabio
famoso. Sus admiradores le animaban a que se reincor-
porase a la vida piblica, al servicio del Estado. «Yang
Huo llamé a Kong Qiu y le dijo: «Venid, hablemos.
¢Creefs que alguien que guarda una joya en su pecho y
que de esta manera la esconde de sus paisanos puede ser
llamado benevolente?» Kong Qiu respondidé que no, y
entonces, Yang Huo continud: «sPuede entonces lla-
marse sabio al que desea ocupar un cargo publico y, sin
embargo, no aprovecha la oportunidad?» A esto Kong
Qiu también respondié negativamente. Yang Huo afia-

Y Linyy, 1X, 6.

2 Meéngzi, V, B, 5. La traduccién de esta cita, asi como Ia de
otras varias citas de los capitulos 10 y 12 de este libro se debe
a Joaquin Pérez Artoyo.



10. Kong Qiu, maestro de letrados ‘ 113

dié: «Los dias y los meses pasan y no se nos concederidn
mds afios.» Kong Qiu respondié: «Es cierto. Aceptaré
un cargo publico.» *

Kong Qiu ocupé durante varios afios el puesto de pre-
fecto de policia del estado de Lu, pero debido a las in-
trigas de ciertas grandes familias, "hubo de dimitir de su
cargo.

Aproximadamente entre el -497 y -484, Kong Qiu es-
tuvo viajando por los estados de Weli, Song, Chen y Cai.
Ya era un maestro famoso, acompafiado en sus viajes por
sus discipulos, con los que gozaba la hospitalidad de las
cortes o padecia los infortunios de una época insegura
y belicosa. Aceptd un puesto en la corte del soberano de
Wei, pero lo amandond cuando éste le empezd a hacer
preguntas sobre asuntos militares. «El duque Ling de
Wei pregunté a Kong Qiu sobre tdcticas militares y
Kong Qiu le respondié: ”Yo he aprendido muchas cosas
referentes a los ritos, pero nunca estudié nada relacio-
nado con el ejéreito.” Al dia siguiente Kong Qiu par-
tid.» * Kong tuvo que atravesar el estado de Song dis-
frazado, pues intentaban matarlo. Kong y sus discipulos
pasaron por momentos dificiles al llegar a Chen. «Cuan-
do, junto con sus discipulos, iba llegando a Chen, se les
agotaron las provisiones y muchos del séquito se pusieron
tan enfermos que eran incapaces de levantarse. Zilu, que
vefa esto con gran disgusto, dijo: «¢También el hombre
superior tiene que pasat por estas miserias?» A lo que res-
pondi6 Kong Qiu: «Cierto que si, pero es el hombre vul-
gar el que plerde toda contencioén si tiene que sufrirlas.» °
Las cosas mejoraron al aceptar Kong Qiu un puesto en la
corte, pero en -489 Chen fue invadido por las tropas del
estado de Wu. En estas dificiles circunstancias Kong y
sus discipulos pasaron a Cai, para volver mds tarde a
Chen y otra vez a Wei, que a su vez estaba envuelto en
una sangrienta lucha entre padre e hijo por el trono de

3 L nyzi XVII, 1.



114 Historia de la filosofia, 2

Wei. Finalmente, en -484, Kong volvié 2 su estado natal
de Lu, donde permaneceria hasta su muerte, cinco afios
después.

En estos ultimos afios Kong Qiu fue consejero menor
de la corte de Lu, colacioné el Chingiz, la crénica del
estado de Lu durante los anteriores dos siglos y medio,
llamado a convertirse en uno de los cldsicos chinos, se
ocupé intensamente del Shijing (clasico de los poemas)
y de la musica. Sobre todo Kdng f@zi, el maestro Kong,
lleno de experiencia y sabiduria, y en completa posesion
de su filosoffa, se dedicé a la formacién de sus discipu-
los. Murié el afio -479.

10.2. La tradicién de los letrados

Durante la época arcaica® de la dinastia Zhou, China
estaba organizada feudalmente. Por un lado estaban las
cortes de los sefiores feudales, donde vivian los nobles
y los altos cargos hereditarios —los janzi—, por otro, las
aldeas campesinas, donde vivia la plebe, los shamin o
xidorén. Los maestros privados no existian. Las tinicas
escuelas eran las cortes, en que los nobles y los altos
cargos cortesanos —los encargados de las ceremonias y
el protocolo, los adivinos, los expertos militares, etc.—
transmitfan sus tradiciones, saberes y habilidades a sus
hijos y parientes.

Como consecuencia de las numerosas guerras y cam-
bios sociales, el sistema feudal chino empezé a descom-
ponerse a partir del siglo -vii. Muchos nobles e hidalgos
cortesanos perdieron sus tierras y sus cargos y tuvieron
que huir de sus antiguas cortes. Faltos de su medio tra-
dicional de sustentacién, trataban de ganarse la vida ofre-
ciendo sus habilidades y saberes en otras cortes o incluso
a quien quisiera aprenderlas. El primer maestro privado
de China fue precisamente Kong Qiu.

8 Respecto a la China arcaica, véase J. Mosterin: El pensa-
miento arcaico (Alianza Editorial, Madrid 1983), capitulo 8.



10. Kong Qtu, maestro de letrados ' 115

En las cortes feudales habia expertos hereditarios de
varios tipos. Los mds eruditos de entre ellos eran los 74
0 letrados. Tenian a su cargo la transmisién de los textos
cldsicos y la direccién de los ritos y el protocolo con
ocasién de bodas, funerales, sacrificios a los antepasados
y otras ceremonias. A partir del siglo -vir muchos de
estos aristocratas letrados vinieron a menos y perdieron
sus cargos, por lo que se vieron obligados a dispersarse
por el pais, ofreciendo su conocimiento de los clésicos y
las ceremonias. Unio de ellos era Kong Qiu.

Kong Qiu fue el primer letrado que reunié dlsc1pulos
provenientes de diversos principados, que lo seguian a
donde quiera que fuese, con independencia de cualquier
corte. Junto al maestro esperaban convertirse' en hom-
bres sabws, correctos y bien preparados para prestar
servicios publicos.

La tradicién attibuye a Kong la redaccién de vatios
de los libros cldsicos chinos, peto esto es una exagera-
cidén, pues los libros cldsicos proceden de la época ante-
rior. Lo que es cierto es que Kong Qiu siempre tuvo un
gran respeto por ellos, como todos los letrados, y que
seguramente se preocupd de su correcta transmisién, fi-
jando y colacionando el texto de alguno de ellos, en es-
pecial del Changid, la cxénica del estado de Lu.

Kong Qiu no escribié nada €l mismo. Todavia no se
habia «inventado» la escritura privada de libros. La es-
critura sélo se usaba para fines oficiales, en el contexto
de las cortes. Mds tarde se redactarian los primeros li-
bros, v uno de ellos fue el Lany#, coleccién de dichos,
anécdotas y aforismos de Kong Qiu, recogidos por sus
discipulos. El Lanyi# es conocido a veces en Occidente
como las «Analectas de Confucio».

10.3. Benevolencia y rectitud

El ‘maestro Kong ensalzaba las virtudes de la bene-
volencia (#én) v la rectitud (pi).



116 | Historia de 1a filosofia, 2

La virtud del yi consiste en hacer en cada situacién lo
que es correcto, justo u obligatorio en ella, en cumpir
siempre con el deber. Es una virtud formal, una especie
de imperativo categérico situacional. Se opone al Iz o
beneficio. En una situacién dada no hemos de pregun-
tarnos por lo que nos conviene, por nuestro interés o /3,
sino por nuestro deber, por lo que es justo o correcto
o moralmente adecuado en esa situacién, por el yi. Con
esto Kong adopta una moral deontolégica, no teleolé-
gica. Hay que hacer lo que hay que hacer por si mismo,
porque es lo justo o correcto, sin pensar en las conse-
cuencias o el posible provecho. Sélo entonces actuamos
moralmente, cotrectamente, conforme al yi. Si hacemos
lo que tenemos que hacer, pero lo hacemos porque pen-
Samos que nos conviene hacerlo ya no actuamos moral-
mente. Esta posicién es un claro precedente de la kan-
tiana.

La contraposicién entre deber y conveniencia, entre
yiy i, es t1p1ca El maestro Kong decfa: «El hombre
superior estd centrado en la rectitud (i), el hombre vul-
gar en el beneficio (I1).»7

Mids importante todavia que la virtud formal de la
rectitud (y?) consideraba Kong Qiu la virtud material de
la benevolencia (rén). La benevolencia inspira todas las
acciones del caballero, del hombre superior, y va mds
alld del mero cumplimiento del deber, consiste en la so-
licitud por los demds y, en definitiva, en el amor a los
demds. Como el mismo maestro Kong respondié a una
pregunta por el rén, «la benevolencia consiste en amar
a los demis hombres» ®

La palabra «benevolencia» (rén) es empleada a veces
por Kong para designar la virtud perfecta o total. En
efecto, de la benevolencia se siguen todas las virtudes,
en especial la rectitud (y2) o cumplimiento del deber, de
las obligaciones, de los ritos, que asi ya no es un mero
cumplimiento formal, y forzado, sino un cumplimiento

7 Lanyz, IV, 16,
$ Lanyst, XV, 28.



10. Kong Qiu, maestro de letrados 117

natural y espontdneo, que sutge de dentro, de los bue-
nos sentimientos de uno hacia los demds.

La benevolencia o amor a los demds encuentra su mé-
todo o brdjula en el sh# (altruismo o compasién). Por
el sha nos tomamos a nosotros mismos como analogia o
punto de comparacién que nos indica ¢cémo comportar-
nos con los demds. A un discipulo que le preguntaba:
«¢Hay alguna palabra que pueda servirme de guia hasta
el fin de mis dias?», Kong respondié: «Esta palabra es
sh#i. Lo que no quieres que te hagan a ti no se lo hagas
ti a los otros.» ® El sh# pertenece a la esencia misma de
la benevolencia. Por eso a otro discipulo que le pregun-
taba en qué consistia la benevolencia, Kong le contes-
taba, «en no hacer a otros lo que no quieres que te ha-
gan a ti» °. El sh# es el método que nos ayuda a descu-
brir lo que los demds desean o no desean y a dirigir asi
nuestra benevolencia por los cauces mds favorables para
ellos.

La benevolencia no es algo meramente intelectual. No
consiste solamente en saber lo que hemos de hacer a
los- demds (lo mismo que quisiéramos que ellos nos hi-
cieran a nosotros) y lo que no hemos de hacerles (lo que
no quisiéramos que ellos nos hicieran), sino que implica
también un esfuerzo por nuestra parte para hacerlo real-
mente, para ponerlo en obra, una buena voluntad ac-
tuante, un poner todo nuestro empefio en ello. A esta
virtud llama Kong la vittud de zhang.

Una vez dijo el maestro Kong a un discipulo que toda
su doctrina tenfa un sélo fundamento. Al preguntarle
sus compaiteros lo que habia querido decir Kong, el dis-
cipulo contesté: «La doctrina del maestro sélo consiste
en los principios del sh# (compasién) y del zhong (es-
fuerzo bienintencionado).» * En efecto, si sabemos cé6mo
comportarnos moralmente con los demds y si ponemos
todo nuestro empefio en hacerlo, seremos benevolentes.

En la época durea del feudalismo Zhou, los sefiores

S Linyu, XII, 2.
© Linyn, IV, 15.



118 , Historia de la filosofia, 2

feudales eran a la vez stbditos politicos del rey Zhou y
patientes suyos, jefes de ramas laterales de la familia
real. La relacién de parentesco era la base de la relacién
politica. El maestro Kong generalizé esta presunta si-
tuacién anterior haciendo de la familia la base y el
ejemplo de todas las relaciones sociales. Por eso la be-
nevolencia, el amor a los demds, figura en lugar promi-
nente,

Las relaciones de amor familiar no son todas idénti-
cas. El amor del padre por el hijo no es idéntico, sino
distinto al amor del hijo por el padre, que a su vez es
distinto al amor del hermano por su hermano mayor o
al amor entre esposos, etc. Las dos relaciones de amor
familiar mds importantes son el xido o amor a los pro-
pios padres y el # o amor al hermano mayor. Las demds
relaciones sociales son una extensién de las familiares.
Quien sea un buen padre seri también un buen sobe-
rano. El buen hijo serd un buen sibdito. «Es muy raro
que alguien que sea bueno como hijo (xido) y obediente
como hermano menor (#7) tienda a ofender a sus supe-
riores, Y quien no tiende a ofender a sus superiores
tampoco se siente inclinado a iniciar una rebelidén... La
piedad filial y el amor fraternal son el origen de todas
las acciones benevolentes.»

Si la virtud suprema es la benevolencia, el amor que
ésta implica no se dirige de modo idéntico e indiscrimi-
nado a todos los humanes, sino que se graddia y aco-
moda a cada uno segln su posicién y nuestra relacién
con él. El amor y la benevolencia son mdximos dentro
de la familia, menores con los vecinos, menores con el
resto de la aldea, menores con los forasteros, etc. Lo
mismo ocurre con las clases sociales. En general la be-
nevolencia debida a los demds es proporcional a lo pré-
ximo de nuestra relacién con ellos.

La benevolencia desemboca también en el cumpli-
miento de las normas de etiqueta y ceremonia, en los
ritos ancestrales. En efecto, los ritos no son sino la re-

W Ldnyu, 1, 2.



10. Kong Qiu, maestro de letrados | 119

sultante de las intuiciones de las generaciones pasadas
acerca de la moralidad y la correccién. No podemos ac-
tuar moralmente olviddndolos. Pero la benevolencia nos
permite cumplir los ritos de una manera natural y es-
pontinea, procedente de dentro. Ello exige educacién
previa y disciplina, autodominio, que sdlo se adquiere a
lo largo de una vida de estudio y esfuerzo. Por eso es
tan dificil alcanzar la benevolencia. La benevolencia no
nos viene dada por la naturaleza ni por los demds, he-
mos de adquirirla como resultado de nuestro propio es-
fuerzo. A un discipulo que le preguntaba sobre la bene-
volencia, el maestto Kong le dijo: «El autodominio y
la insistencia en los ritos es lo que tendri como resul-
tado la benevolencia. Si alguien puede dominarse a si
mismo y practicar los ritos, aunque no sea mds que por
un dia, serd calificado por todos de benevolente. La be-
nevolencia tiene que proceder de uno mismo, no puede
adquirirse de los demds.»

El caballero cabal, el hombre superior, trata de cum-
plir su deber, de cumplir los ritos, de actuar correcta-
mente. Para ello necesita autodominio, necesita esfor-
zarse, Pero tras una vida de esfuerzo puede alcanzar la
benevolencia y la sabiduria. Esa sabidurfa la alcanzé el
maestro Kong al final de su vida, a los setenta afios. «A
los setenta afios ya podia seguir o que mi corazén de-
seara sin caet en incorreccién ninguna.» ** Kong actuaba
espontdneamente, sin reflexién ni esfuerzo, y lo que
- fluia de su corazén coincidia con lo moral y lo correcto.
Kong era ya un sabio perfecto.

10.4. Destino y mandaio celeste
La dinastia Zhou habia justificado el derrocamiento

de la dinastia Shang con la doctrina del mandato celeste
(Tianming). Segtn esta doctrina, el Cielo se preocupa

2 Lgnys, XII, 1.
B Linyi, 11, 4.



120 ' Historia de la filosofia, 2

por el bienestar de los humanes y confiere 2 un hombre
—el rey— la tarea de conservar y promover tal bienes-
tar. Ese mandato celeste es la base de la legitimidad del
soberano. Si éste olvida su misién y sélo persigue su pro-
pio interés, el cielo le retira la tarea confiada y confiere
el mandato celeste a otro hombre. Es lo que pasé con
el primer soberano Zhou. Luego la doctrina se genera-
liz6. Cada humén recibe un mandato celeste, que le con-
mina a cumplir con su deber en el marco global del de-
signio del cielo. El mandato celeste es la base de la mo-
ralidad y el caballero trata de cumplirlo, pero es dificil
de conocer. El mismo Kong reconoce no haberlo enten-
dido hasta los cincuenta afios *.

Quien conoce el mandato celeste que le concierne,
quien sabe cudl es su deber, tiene que tratar de reali-
zarlo, con independencia de consideraciones de interés,
éxito o ni siquiera viabilidad. No lo hace por el resul-
tado, sino por la accién misma, por cumplir su deber,
aunque tenga grandes dudas respecto a que consiga lo
que pretende. Alguien decia de Kong: «Ah, ese es el que,
aun sabiendo que nada se puede hacer, lo intenta a
pesar de todo.» *°

El maestro Kong habia entendido el mandato celeste
a €l dirigido: éste consistia en que tratase de reformar
la sociedad china sobre bases de moralidad y benevo-
lencia, restaurando los ritos y las virtudes del pasado. A
partir de ese momento él lo intentaba, porque ése era
su deber, aunque permaneciendo escéptico respecto a sus
posibilidades de éxito. En efecto, el éxito depende del
Ming, del destino, y no de nosotros. «Si mis principios
triunfan es porque asi estd dispuesto, si fracasan es pot-
que asi estd dispuesto. ¢Qué puede hacer Gongbd Liao
contra el destino?»

No hay que confundir el mandato celeste, Tianming,
que es un imperativo moral, con el destino, Ming. El

4 Liny¥, 11, 4.
» Linys, XIV, 41.
% Liny¥, XIV, 38.



10. Xong Qiu, maestro-de letrados 121

caballero se resigna al destino, que le sobrepasa y sobre
el que carece de influencia, y trata de cumplir con su
deber, con el mandato que el Cielo le hace. Lo {nico que
depende de uno es su propio esfuerzo, su buena voluntad,
su benevolencia. El resultado de las acciones y el éxito
en la vida son imprevisibles y no dependen de nosotros
ni de la moral, sino del incomprensible destino.

10.5. La rectificacion de los nombres

Cada palabra, cada nombre tiene un significado. La
aplicacion correcta de esa palabra a algo implica que ese
algo corresponda al significado de la palabra, posea las
notas esenciales pertinentes. Pero con frecuencia ocurre
que las palabras se aplican mal, que los nombres se pre-
dican de objetos o personas carentes de las notas esen-
ciales correspondientes al significado de tales palabras.
Entonces se genera una gran confusién, La perversién
semdntica se traslada al plano social y produce desorden
y anarquia, pues las palabras han dejado de constituir
puntos de referencia fiables. Por eso la regeneracién de
la sociedad ha de empezar por la «rectificacién de los
nombres» (zhéngming), por volver a un uso preciso y
exigente de las palabras, que sélo deberdn aplicarse en
los casos que realmente lo merezcan.

Preguntado el maestro Kong por la primera medida
que habria que tomar para ordenar el Estado, éste res-
pondié: «Lo primero que hace falta es la rectificacién
de los nombres... Si los nombres no son correctos, las
palabras no se ajustardn a lo que representan y, si las
palabras no se ajustan a lo que representan, las tateas
no se llevardn a cabo... y el pueblo no sabrd cémo obrar.
En consecuencia, el hombre supetior precisa que los
nombres se acomoden a los significados y que los signi-
ficados se ajusten a los hechos. En las palabras del hom-
bre superior no debe haber nada impropio.»* Pregun-

Y Lgnyi, XIII, 3.



122 Historia de la filosofia, 2

tado en otra ocasién en qué consistia el buen gobierno,
el maestro Kong respondié: «En que el soberano sea
soberano; el ministro, ministro; el padre, padre, y el
hijo, hijo.» ® Sélo cuando el soberano nominal, el lla-
mado soberano, sea de verdad un soberano, es decir,
sélo cuando por su comportamiento y cardcter tenga las
cualidades y conducta propia de un soberano y lo mismo
ocutra con los demds, sélo cuando cada uno cumpla con
su deber y su funcién, sélo entonces la sociedad funcio-
nard bien y estard bien gobernada.

8 Linyn, XTI, 11.



