Mosterin
judios

Historia del pensamiento

Los

Jesus

S |
F —

..}_’

e s
& .qnnw. w0



La HISTORIA DEL PENSAMIENTO de JESUS MOSTERIN esta
integrada por libros monograficos autobnomos, que se caracterizan
por la frescura de la mirada, el enfoque interdisciplinar, la relevancia
actual, la lucidez del analisis y la claridad de la exposicion. En su
conjunto, la serie ofrece una panoramica unica y completa de la
evolucion de las ideas filosoficas, religiosas, cientificas y politicas,
situadas en su contexto social. El volumen dedicado a LOS JUDIOS
constituye una sintesis de la trayectoria historica y la aportacion
intelectual del pueblo judio, desde los tiempos legendarios de los
patriarcas biblicos hasta la Shoa y el Estado de Israel. Escrito desde
una cordial objetividad, describe la gestacidon de la Biblia, las
tribulaciones de los hebreos y las ideas de los grandes pensadores
judios, como Maimoénides, Spinoza y Einstein.



N4

epublibre

Jesus Mosterin

Los Judios

ePub r1.0
thalassa 03.08.16



Titulo original: Los Judios
Jesus Mosterin, 2006

Editor digital: thalassa
ePub base r1.2




Este libro trata de la historia de los judios y del pensamiento desarrollado
por ellos a lo largo de tres milenios. Aunque escasos en niumero (apenas un
0,2% de la poblacion mundial), los judios han dejado su impronta
claramente visible en la historia del pensamiento. A través de sus dos
grandes herejias, el cristianismo y el islam, el judaismo ha tenido una
influencia decisiva en la manera de pensar de miles de millones de
creyentes. Ademas, la aventura de los judios a través de los tiempos
constituye una historia fascinante por si misma. Y tanto Spinoza como los
numerosos pensadores y cientificos judios del siglo xxX han hecho
contribuciones de primera magnitud al pensamiento universal.

El primer capitulo presenta el mundo legendario de los mitos
fundacionales del judaismo, tal como aparece reflejado en la Biblia, sin
corroboracion alguna de tipo historico o arqueolodgico. El segundo capitulo
nos introduce en la historia de los judios a partir del exilio en Babilonia,
narrada en la Biblia, pero para la que hay también otro tipo de referencias
comprobatorias externas. El capitulo 3 esta dedicado a la Biblia misma o
Tanak como coleccidén de libros, asi como al pensamiento que en ella se
expone acerca de Dios, de la muerte y de la moral. El capitulo 4 trata de la
historia de los judios en la época helenistico-romana, de la formacion del
judaismo rabinico tras la destruccion del templo y del primer filoésofo judio:
Filon. El capitulo 5 describe el Talmud, empezando por la Mishna y
siguiendo por la Gemard. La inmensa marana de comentarios que es el
Talmud ha sido considerada como la revelacion oral y ha constituido
siempre el nicleo del pensamiento rabinico.

El capitulo 6 estd dedicado a los fildésofos aristotélicos judios y en
especial al gran Maimonides, el filosofo y tedlogo clésico del judaismo y un
pensador de singular vigor, que hizo un esfuerzo extraordinario por librar al
judaismo de su primitivo antropomorfismo y hacerlo compatible con la
razon filosofica. El capitulo 7 presenta el mundo de Ashkenaz y Sefarad, la
Alemania y Espafia medievales, que marcaria a los judios hasta nuestros
dias, en que los mismos israelies siguen dividiéndose en ashkenazies y
sefardies. También trata de la cabala y otros desarrollos de la época
medieval tardia y renacentista. El capitulo 8 estd dedicado a Spinoza, sin
duda el méas grande de los filosofos judios, y en €l se describen su vida, sus



compaiieros, el ambiente de Amsterdam en el siglo xvii y su obra y
pensamiento. El capitulo 9 trata de la ilustracion judia, con Moses
Mendelssohn, de la emancipacion de los judios en el siglo XiX, de su
situacion en Alemania y de Hermann Cohén, el filosofo judio que lleg6 a
ser la figura mas prominente de la escuela neokantiana. El capitulo 10,
finalmente, trata del antisemitismo en Rusia y Alemania, culminando en el
nazismo y la Shod (el holocausto), del sionismo y el Estado de Israel, del
mas famoso de los judios, Einstein, y del asombroso florecimiento
intelectual judio en el siglo xx.

Cuando en este libro hablo de judios, uso la palabra en un sentido
amplio, que abarca a todos los hijos de judios, con independencia de sus
ideas, de su ortodoxia o liberalismo y de su acatamiento o no de los
preceptos de la Halaja o ley judaica. Obviamente, yo expreso también mis
propias opiniones con libertad y contundencia. El signo menos precede a
los afios anteriores a nuestra era: -320 es 320 a. C. Respecto a las
transcripciones de los nombres propios hebreos, mi tendencia es a
transcribirlos de un modo lo mas proximo posible a la pronunciacion
hebrea, cosa que hago en algunos casos, aunque en otros he adoptado las
castellanizaciones tradicionales, empujado por los consejos de los amigos,
proclives al casticismo. A veces vacilo entre ambas alternativas (como entre
Moshé y Moisés, o entre ben Maimén y Maimonides). El sustantivo «el
humény (en plural, los humanes) se refiere al ser humano en general, con
independencia de que sea hombre o mujer. La distincion entre human y
hombre es paralela a la distincion griega entre dnthropos y anér, a la
alemana entre Mensch y Mann, y a la hebrea entre ben-Adam e ish o geber.

He tenido el privilegio de gozar de la amistad de varios grandes
filosofos judios, como Marcelo Dascal, Solomon Feferman, Nelson
Goodman, Adolf Griinbaum, Karl Popper, Hilary Putnam, Peter Singer y
Ernst Tugendhat, y el propio judaismo ha sido a veces tema de nuestras
conversaciones. En 1990, visitando el kibbutz Gash, al norte de Tel Aviv, le
dije a Marcelo Dascal que un dia escribiria un libro sobre los judios.
Aunque con quince afios de retraso, ahora cumplo mi palabra. Agradezco
sus comentarios a cuantos colegas me los han hecho llegar, y en especial
doy las gracias a Antonio Pifiero, Josep Montserrat y Maria Teresa Calders.



Desde luego, nadie mas que yo mismo es responsable de los errores,
omisiones € ideosincrasias que este libro pueda todavia contener.

Jesus Mosterin



1. LOS JUDIOS EN LA LEYENDA

Aunque la irrupcion de los judios en la historia de la antigiiedad fue tardia e
insignificante, siempre los acompafi6o la conciencia obsesiva de un mundo
legendario en que ellos habrian desempefiado un papel fundamental. Ese
mundo mitico les sirvid de consuelo en sus tribulaciones, de guia en su vida
cotidiana, de emblema de su identidad colectiva y de trampolin de sus
esperanzas. Ese mundo legendario es el punto de partida imprescindible
para entender la historia de los judios y de su pensamiento, asi como la del
cristianismo y el islam, que heredaron los mitos hebreos y pueden
considerarse como herejias judias. Asi pues, antes de estudiar a los judios
en la historia, es necesario detenerse en sus leyendas, recogidas en los
primeros libros de la Biblia, y tratar de situarlas en el contexto de lo que
sabemos acerca del Oriente Proximo de la época.



Pastores semitas

La agricultura y las ciudades habian surgido en el Oriente Proximo en
una amplia franja de tierra en forma de media luna —el Creciente Fertil—
cuyos cuernos estan constituidos por el Levante (los actuales Syria, Libano
e Israel) y Mesopotamia (el actual Iraq). En medio y hacia el sur quedaba el
desierto arabe, inhdspito, reseco, sin agricultura ni ciudades, apenas
habitado por tribus dispersas de pastores nomadas. Estos pastores hablaban
dialectos emparentados entre si, dialectos semiticos. Los escasos recursos
del desierto no permitian sostener mas que a una poblacion muy reducida.
Sin embargo, y por razones que no alcanzamos a entender, esas tribus
experimentaban de vez en cuando un considerable crecimiento
demografico, y se veian entonces obligadas a traspasar los bordes del
desierto, desparramandose por Mesopotamia y el Levante. Este rezumar del
exceso de poblacion de los pastores semitas del desierto era un fendmeno
mas o menos continuo, pero a veces alcanzaba proporciones preocupantes.

El principal foco cultural del Creciente Fértil era su extremo
sudoriental, Sumer, que hacia -2100 gozaba de una nueva ¢€poca de
esplendor bajo el reinado de la tercera dinastia de Ur. Pero el desierto arabe
estaba rezumando de nuevo pastores nomadas semitas, que poco a poco se
iban infiltrando entre las civilizadas ciudades sumerias, unas veces por las
buenas y otras por las malas. Vistos desde Sumer, estos nomadas procedian
del oeste. Por eso los llamaron amurru (es decir, los occidentales). Unos se
limitaban a dejar pastar sus ganados a orillas de los grandes rios. Otros
trataban de ofrecer sus servicios, o robaban a los campesinos, o saqueaban
poblados aislados. Los mas agresivos llegaban a ponerse a la cabeza de
algunas ciudades, sometiendo por la fuerza a sus pobladores. Privada de sus



tierras, aislada y hambrienta, hacia -2000 cayé Ur en manos de los amurru.
Muchos de estos nomadas se sedentarizaron en las ciudades
mesopotamicas, mezclandose con la poblacion local (que en parte ya era
semita, procedentes de oleadas anteriores de inmigracion) e incluso
fundando dinastias poderosas, como la de Hammurabi en Babilonia.

No todos los amurru echaron raices en las ciudades. Muchas familias de
pastores nomadas siguieron practicando su modo ancestral de vida,
transitando las rutas del Eufrates y del Levante con sus rebafios de cabras y
ovejas, siempre en busca de nuevos pastos. Se trataba de grandes familias,
formadas por un patriarca, sus varias mujeres, sus infantes, nueras, yernos,
nietos y criados o esclavos. Cada una de estas familias era una unidad
independiente y en ella el patriarca era la Unica y suprema autoridad. El
patriarca tenia poder de vida y muerte sobre los miembros de la familia,
concertaba los matrimonios de sus infantes y determinaba las rutas a seguir.
La mayor parte del tiempo la pasaban los pastores ndmadas en estepas y
descampados, apacentando sus ganados. De vez en cuando se acercaban a
los poblados e intercambiaban la lana de sus ovejas y el queso de la leche
de sus cabras por harina y algun que otro modesto artefacto. Vivian en
carpas de piel de cabra, que montaban y desmontaban en las diversas etapas
de sus desplazamientos. A veces disputaban con otros clanes por los pastos
o abrevaderos, e incluso llegaban a adquirir derechos permanentes sobre
ciertas tierras, convirtiéndose asi en seminomadas. Y, a diferencia de los
pueblos sedentarios, que construian templos de tierra o ladrillo a sus dioses
locales, representados en pesadas estatuas, los clanes de pastores nomadas
veneraban a dioses familiares, normalmente al aire libre.

Los antepasados de los israelitas eran algunas de esas familias de
amurru o pastores ndmadas semitas que, procedentes del desierto, habian
entrado en Mesopotamia y luego habian mantenido su modo de vida
trashumante. Después de varios siglos de nomadeo, hacia el siglo -xii
habian acabado estableciéndose en diversas oleadas en el pais de Canaan,
que abarcaba Palestina-Israel y los territorios circundantes.

Aquellos pastores ndmadas semitas nunca habian poseido tierras hasta
entonces. Pero su modo de vida ndémada o semindémada era un anacronismo.
Casi todos los pueblos con los que entraban en contacto estaban ya



asentados desde hacia tiempo. Y ellos mismos sentian que algin dia
tendrian que asentarse también sobre tierras propias. Este deseo se fue
plasmando en una serie de leyendas sobre la promesa que el dios familiar de
sus patriarcas ancestrales habria hecho a éstos de concederles un dia tierras
propias. Esa promesa constituye el mito central de la religion judia.

Lo que actualmente conocemos como la Biblia (palabra griega que
significa simplemente «libros») es una coleccion de libros diversos. La
parte mas antigua, conocida en hebreo como la 7ord (ley), consta de cinco
libros, como indica su nombre griego, Pentateuco (Pentateukhos),de los
cuales el primero recibe en hebreo el nombre de Bereshit (al principio), que
es la expresion con que empieza, segun practica habitual. El gran poema
babilonico de la creacidon, por ejemplo, se conoce como Enuma Elish
(cuando en lo alto), por ser éstas sus primeras palabras. Los posteriores
traductores helenisticos del Bereshit le pusieron como nombre griego
Génesis.

El Bereshit o Geénesis contiene las leyendas de la época patriarcal, en
que los israelitas eran pastores nomadas, aunque escritas, reelaboradas y
fijadas muy posteriormente, cuando ya se habian sedentarizado en Canaan.
Muchas de esas leyendas no son originales, sino que proceden del acervo
mitologico de Mesopotamia, con el que sin duda los pastores nomadas
tuvieron amplia oportunidad de entrar en contacto durante la época en que
alli vivieron. Un caso especialmente claro es el mito del diluvio universal.

En una tablilla de barro cocido del milenio -1 procedente de las
excavaciones de Nippur se ha encontrado parte del texto sumerio que
recoge la primera version conocida del mito. Los dioses deciden acabar con
la humanidad mediante un diluvio universal, pero avisan al virtuoso
Ziusudra para que construya un barco y se salve. En el milenio siguiente los
poetas babilonios incorporaron el mito del diluvio al famoso poema akadio
de Gilgamesh, en su tablilla IX, encontrada en la biblioteca de Asurbanapli.
Este poema se difundié por todo Oriente Proximo durante el milenio -1I e
incluso se tradujo a otras lenguas. Los dioses, descontentos con los
humanes, deciden exterminarlos mediante un diluvio, pero el dios de la
lluvia, Ea, le avisa a un hombre virtuoso, Utnapishtim, de la catastrofe que
se avecina y le ordena que construya un barco (cuyas dimensiones y



estructura especifica) y que se meta en ¢l con su familia y con animales de
todo tipo, a fin de salvarlos a todos del exterminio. Una vez escampado el
diluvio, Utnapishtim suelta sucesivamente una paloma, que regresa al
barco, una golondrina, que también regresa, y un cuervo, que ya no regresa,
de donde infiere que las aguas ya se han retirado. Finalmente abre las
puertas del barco y deja salir a familiares y animales, ofreciendo a
continuacion un sacrificio de accion de gracias, cuyo olor resultod grato a los
dioses. Los capitulos 6 al 9 del Bereshit hebreo (a su vez, mil afios posterior
al texto akadio) repiten de nuevo la misma historia, s6lo que aqui los dioses
descontentos con la humanidad se identifican con el dios familiar de los
patriarcas, Yahvé, y Utnapishtim se identifica con Noé¢. Las principales
diferencias son el mayor moralismo del texto hebreo (Yahvé esta
descontento con los humanes por la maldad de éstos) y el tema tipicamente
judio de la alianza (la promesa divina de que no volvera a haber mas
diluvios) que aparece al final de la narracion, y que contiene la explicacion
del arco iris como recordatorio de la promesa.



La alianza con Yahveé

Lo mas caracteristico e importante del Bereshit (y de la religion judia)
no son los mitos cosmogonicos adaptados de otras culturas, sino la original
concepcion de un pacto, tratado, contrato o alianza entre el dios familiar de
los patriarcas ancestrales de los israelitas y los descendientes de éstos, que
forman el pueblo de ese dios. El pacto conlleva obligaciones por ambas
partes. El dios (llamado en distintas tradiciones El, Elshadday, Elohim y
Yahvé, entre otros nombres) se compromete, en primer lugar, a entregar a
los pastores nomadas tierras en que asentarse, a saber, las tierras del pais de
Canaan. En segundo lugar, se compromete a protegerlos y darles abundante
descendencia. Los patriarcas y sus descendientes se comprometen por su
parte a obedecer a ese dios y a serle fieles, rindiéndole culto y ofreciendo
solo a ¢l sacrificios.

Segtn cuenta el Bereshit, la familia de Abram habia migrado desde Ur
(en el sur de Mesopotamia) hasta Haran (en el norte), donde estaba
estableciéndose. Pero Yahvé se dio a conocer a Abram como su dios
familiar y le ordeno marcharse de alli.

Ahora bien, Yahvé dijo a Abram: «Vete de tu pais, de tu patria, y
de tu casa paterna, al pais que yo te mostrar¢; y yo haré¢ de ti una
gran nacion, te bendeciré y engrandeceré tu nombre...» [Ge, 12; 1-
2].

Abram, obediente, se puso en marcha al frente de su familia, criados y
ganado, deambulando por el Levante y penetrando brevemente en Egipto.



Mientras se encontraba en el pais de Canaan tuvo de nuevo una vision de su
dios. En aquel dia pacté Yahvé alianza con Abram, diciendo: «A tu
posteridad otorgo este pais, desde el rio de Egipto hasta el rio Eufrates»
[Ge, 15; 18]. El gran pais que aqui describe Yahvé coincide con el momento
de méxima extension del legendario reino israelita de David y Salomon,
supuestamente en el siglo -X.

Cuando Abram tenia noventa y nueve afos, se le aparecié de nuevo su
dios, para cambiarle el nombre (de ahora en adelante se llamaria Abraham)
y para exigirle a cambio de su promesa de tierras algo concreto, a saber, el
corte del prepucio. Estas son las palabras del dios:

Soy yo; he aqui mi pacto contigo [...]. Confirmaré mi alianza
entre yo y t0, y con tu descendencia después de ti, en la serie de las
generaciones, a modo de alianza eterna, a fin de que sea yo Elohim
tuyo y de tu descendencia después de ti. Dar¢ a ti y después de ti a
tu descendencia el pais de tus peregrinaciones, todo el pais de
Canaan, en posesion perpetua, y seré su Elohim para ellos [...]. Tq,
por tu parte, guardaras mi alianza, ti y tu descendencia tras de ti en
sus diversas generaciones. He aqui mi alianza, que habras de
guardar entre yo y vosotros, asi como tu descendencia después de ti:
seran circuncidados todos vuestros varones. Os circuncidaréis, pues,
la carne del prepucio, lo cual vendra a ser senal de la alianza entre
yo y vosotros. Cuando cuentes ocho dias, se os circuncidara a todo
varon en vuestras generaciones; aquel que ha nacido en la casa y el
adquirido por dinero de cualquier extrafio [...]. Asi vendra a ser mi
alianza en vuestra carne como alianza perpetua. En cuanto al
incircunciso varon a quien no se haya circuncidado la carne de su
prepucio, esa persona sera extirpada de su pueblo, pues quebranto
mi alianza [Ge, 17; 2-14].

Este interés del dios de Abraham por la mutilacion de los prepucios
resulta un tanto extravagante. En realidad, la circuncision (como la mas
barbara clitoritomia) forma parte de los ritos de iniciacion a la pubertad de
muchos pueblos primitivos, y era practica comun entre los pueblos semitas.



Pero los israelitas interpretaron su mutilacion ritual (que no tenia nada de
original) como simbolo de su alianza con Yahvé y como mandato divino.
Por eso el tema de la circuncision tendria enorme importancia en sus
posteriores relaciones historicas con filisteos, griegos y romanos, y acabaria
provocando la separacion del cristianismo del tronco judaico.

Aparte de la exigencia concreta de la circuncision, el dios de Abraham
requeria también la predisposicion genérica a obedecerle ciegamente. Asi
un dia orden6d de pronto al patriarca, que solo tenia un hijo, que se lo
sacrificase: «Toma a tu hijo, tu unigénito, que tanto amas, a Isaac, y vete al
pais de Moriyya, y ofrécelo alli en holocausto sobre una de las montanas
que yo te indicaré» [Ge, 22; 2]. Abraham, ni corto ni perezoso, se dispuso a
cumplir sin rechistar la orden de su dios. Cuando ya tenia a su hijo atado
sobre el altar y se disponia a clavarle el cuchillo para sacrificarlo, el dios
perdond la vida al muchacho. Lo tnico que habia pretendido era poner a
prueba la obediencia ciega de Abraham:

Juro por mi mismo, palabra de Yahve¢, que por cuanto has hecho
tal cosa y no me has rehusado a tu hijo, tu unigenito, te colmaré de
bendiciones y abundosamente multiplicaré tu descendencia, como
las estrellas del cielo y como las arenas que hay en la ribera del mar,

y tu posteridad se aduefiard de la puerta de sus enemigos... [Ge, 22;
15-17].

Muerto su padre Abraham, Isaac le sucedidé como patriarca del clan
familiar. Y el dios familiar renov6 a Isaac las promesas que habia hecho a
su padre. Asi, cuando a consecuencia de una sequia en Palestina Isaac se
disponia a conducir a su familia y ganado hacia Egipto, se le aparecio
Yahve¢ para decirle:

No bajes a Egipto; avecindate en el pais que yo te diré; reside en
ese pais, que yo estaré¢ contigo y te bendeciré; pues a ti y tu
descendencia he de dar todas esas tierras, cumpliendo el juramento
que hice a tu padre Abraham. Multiplicaré tu descendencia como las



estrellas del cielo y daré€ a tu posteridad todos esos paises... [Ge, 26;
2-4].

Aunque el primogénito de Isaac era Esal, su otro hijo, Yaaqov, logro
mediante engafios y artimafias arrebatarle el derecho de primogenitura y
obtuvo asi la sucesion de su padre como nuevo patriarca del clan. Mientras
viajaba hacia Haran, el hogar ancestral de Abraham, en busca de su esposa,
Yahvé le renovo su alianza mediante un suefo (manera comun como los
dioses se comunicaban con los humanes).

Ydaqov tuvo un suefio y he aqui que era una escala que se
apoyaba en la tierra y cuyo remate tocaba los cielos, y ve ahi que los
angeles de Elohim subian y bajaban por ella. He aqui, ademas, que
Yahvé estaba en pie junto a ella y dijo: «Yo soy Yahvé, el dios de tu
padre Abraham y dios de Isaac. La tierra sobre la que yaces la dar¢ a
ti y a tu descendencia, y sera tu posteridad como el polvo de la tierra
[...]. Mira, yo estar¢ contigo y te guardaré¢ dondequiera que vayas y
te restituiré a esta tierra, pues no te he de abandonar hasta que haya
cumplido lo que he prometido» [Ge, 28; 12-15].

Asi como el dios del clan habia cambiado el nombre del patriarca
Abram por el de Abraham, asi también cambi6 el nombre del patriarca
Yaaqov por el de Israel. Por eso sus descendientes se llamaban hijos de
Israel o israelitas. Y, puesto que Yaaqov habia tenido doce hijos, por eso los
israelitas posteriores estaban divididos en doce tribus, porque cada una de
las tribus procedia de uno de esos doce hijos. O al menos esa era la
explicacion que ofrecian las leyendas ancestrales.



Salida de Egipto

Yahvé tardo en cumplir su promesa de entregar a los hijos de Israel
tierras en que asentarse. Durante siglos los clanes familiares de pastores
nomadas israelitas siguieron transhumando en pos de sus rebafios, en busca
siempre de nuevos pastos. Esas migraciones llevaron a algunos de ellos a la
parte oriental del delta del Nilo, en Egipto.

En el siglo que va de -1650 a -1550 Egipto estuvo dominado por los
hicsos, mezcla de indoeuropeos y semitas que lograron conquistar el
milenario imperio del Nilo gracias a sus caballos y a sus carros de combate,
hasta entonces nunca vistos en Egipto, entre cuyas tropas sembraron el
panico y la confusion. Los hicsos formaron un fugaz pero extenso dominio,
que abarcaba Egipto y el Levante. Quizds en esa ¢€poca los pastores
nomadas semitas pudieron penetrar con especial facilidad en Egipto e
incluso alguno de ellos hacer carrera en la administracion extranjera
establecida por los hicsos en Egipto. Algun hecho de ese tipo podria
reflejarse en la leyenda del hebreo Yosef, que llega a ser algo asi como
primer ministro de Egipto.

Hacia -1550 los egipcios expulsaron a los hicsos y restablecieron su
propio imperio (el llamado Reino Nuevo). El ejército egipcio habia
asimilado la técnica militar de los ligeros carros de combate jalados por
caballos y estaba en posicion no solo de defender su territorio, sino incluso
de lanzarse a una nueva politica de expansion imperialista, que alcanzo
resonantes €xitos, sobre todo bajo el faraon Thutmosis III. Los extranjeros
que habian penetrado en el pais bajo el régimen de los hicsos y que habian
colaborado con ellos vieron deteriorarse rapidamente su situacion. Quizas
algunos pastores hebreos perdieron los privilegios y derechos sobre ciertas



tierras del delta que les habrian concedido los hicsos, viéndose forzados a
trabajar como peones en las grandes obras de construccion emprendidas por
los faraones, sobre todo por Ramsés II, que compenso su falta de éxitos
decisivos en politica exterior con una enorme actividad constructiva en el
interior. El pais entero parecia estar en obras, y es posible que algunos
semitas se vieran obligados a trabajar en canteras y edificaciones.

No es imposible que, a finales del reinado de Ramsés 11 0 a comienzos
del de su sucesor, Merneptah, es decir, hacia -1230, en unos momentos en
que la monarquia egipcia tenia que hacer frente a una invasion de libios, un
grupo de hebreos (peones, siervos o esclavos) aprovechase las
circunstancias para abandonar Egipto y dirigirse hacia el ancestral pais de
Canaan, atravesando el rocoso desierto del Sinai. La huida estaria
organizada y dirigida por un lider hebreo de nombre egipcio, Moshé
(castellanizado, Moisés). El segundo libro de la Biblia, llamado Shemot en
hebreo y Exodos (salida) en griego, reune las leyendas relativas a la
cautividad de los hebreos en Egipto y a su huida a través del Sinai,
conducidos por Moisés. En cualquier caso, no hay indicio extrabiblico
alguno de la presencia de los judios en el Egipto faradnico ni de su huida a
través del desierto del Sinai. Los arquedlogos de la Universidad de Tel Aviv,
como Zehev Herzog o Israel Finkelstein, consideran que los israelitas nunca
estuvieron en Egipto y nunca atravesaron el desierto.

El Shemot atribuye la huida de los hebreos a la intervencion directa del
dios de sus patriarcas, que se acuerda de ellos en esa hora de postracion.
Yahvé se aparecio a Mosh¢ en forma de fuego que ardia en una zarza sin
consumirla y le dijo:

i Yo soy el dios de tu padre, el dios de Abraham, el dios de Isaac,
el dios de Yaaqov! [...]. He observado la afliccion de mi pueblo que
esta en Egipto, y he oido el clamor de ¢l debido a sus opresores,
pues conozco sus padecimientos. He bajado para librarlo del poder
de Egipto y subirlo de ese pais a un pais bueno y espacioso, a un
pais que mana leche y miel, al solar de los cananeos... [Ex, 3; 6-8].



Seglin la leyenda, Yahvé se ensafia con Egipto, sobre el que envia todo
tipo de plagas. Ordena que los judios pidan prestados a sus vecinos egipcios
todos los objetos de oro y plata que puedan conseguir, para robarlos y
llevarselos sin pagar ni devolver. Luego decide matar a todos los
primogénitos de Egipto:

Moriran todos los primogénitos de Egipto, desde el primogénito
del Faraon que se sienta en el trono hasta el primogénito de la
esclava que atiende el molino, y todos los primogénitos del ganado.
Habra un gran clamor en todo el pais de Egipto. En cambio, a los
israelitas ni un perro los ladrard, ni a los hombres ni a las bestias,
para que sepais que Yahvé distingue entre egipcios e israelitas [Ex,
11].

Antes de llevar a cabo la matanza, y para no confundirse, Yahvé ordena
a los judios que coman un cordero sin tacha y que embadurnen las jambas
de la puerta de su casa con la sangre del cordero.

Pasaré por la tierra de Egipto en esa noche y mataré a todo
primogénito de la tierra egipcia, tanto hombre como bestia [...]. La
sangre sera vuestra contrasefia en las casas donde estéis: cuando vea
la sangre, pasaré de largo sin que os hiera el golpe exterminador
cuando yo pase hiriendo a Egipto. Ese dia sera para vosotros
memorable, y en ¢l celebraré€is la fiesta del Senor [Ex, 12].

La narracion biblica esta llena de leyendas prodigiosas, pero el sentido
general es claro. Los hebreos no han huido de Egipto por sus propios
medios —;como podrian ellos, pobres pastores y esclavos, enfrentarse al
poderoso farabn?—, sino por la ayuda de su dios tribal, de Yahveé. Y el dios
lo ha hecho asi porque se preocupa por ese pueblo, que es suyo, su pueblo
particular. Una vez llegados al desierto del Sinai, Yahvé hablo a Moisés:



Asi has de decir a los hijos de Israel: Vosotros habéis visto lo
que he hecho a los egipcios y como os he transportado en alas de las
aguilas y os he traido a mi. Ahora bien, si escuchais atentamente mi
voz y guardais mi alianza, seréis entre todos los pueblos mi
propiedad peculiar; porque mia es toda la tierra, mas vosotros
constituiréis para mi un reino de sacerdotes y una nacion santa [Ex,
19; 3-6].

Tres dias mas tarde, segiin narra el Shemot, Yahveé volvio a aparecerse a
Moshé en medio de truenos y relampagos. El dios que habia sacado a los
hijos de Israel de Egipto y que los conducia hacia la tierra prometida, que
cumplia, pues, sus obligaciones contractuales con ellos, les hacia saber a su
vez cudles eran las obligaciones de ellos respecto a €l y, por primera vez, se
las detallaba en un largo y heteroclito catdlogo, que contenia desde
preceptos generales de buena conducta hasta prescripciones legales tomadas
de los cbédigos mesopotamicos anteriores, pasando por todo tipo de
mandatos pintorescos relativos al culto que debian rendirle. Pero entre este
cumulo de mandatos habia uno que sobresalia como el fundamental: los
hijos de Israel no debian servir ni rendir culto a ningtin otro dios, ni fabricar
o poseer imagenes de dios alguno. El dios de los patriarcas se revela aqui
como preocupado por su pueblo pero, también, como extremadamente
celoso. Su pueblo, al que esta ayudando, debe serle completamente fiel y no
permitirse devaneo alguno con otros dioses.

Yo soy Yahvé, tu dios, que te ha sacado del pais de Egipto, de la
casa de la esclavitud. No tendrds otros dioses frente a mi. No te
fabricards escultura ni imagen alguna de lo que existe en los cielos
por arriba ni de lo que existe en la tierra por abajo, o de lo que hay
en las aguas bajo la tierra. No te postraras ante ellas ni las serviras;
pues yo, Yahve, tu dios, soy un dios celoso, que castigo la iniquidad
de los padres sobre los hijos hasta la tercera y cuarta generacion...
[Ex, 20; 1-5].



Obsesivamente insiste Yahvé en su mandato: «jNo haréis junto a mi
dioses de plata ni de oro, no os los hagais!» [Ex, 20; 23]. A pesar de todo,
mientras Moshé escuchaba los discursos de su dios en la montafia, los hijos
de Israel habian fundido sus joyas de oro y fabricado una estatua de oro de
un buey o becerro. Cuando Moshé volvié y vio el becerro de oro, monté en
colera, pues su fabricacion implicaba la ruptura del pacto de alianza entre
Yahve y su pueblo. Inspirado por la santa indignacion caracteristica de los
profetas, Mosh¢é «tomo el becerro que habian hecho, lo quemo en el fuego y
lo moli6 hasta dejarlo hecho polvo, esparciéndolo después en el agua, que
hizo beber a los hijos de Israel» [Ex, 32; 20]. A continuacion arengo a los
hijos de Levi (una de las tribus) a castigar y escarmentar al propio pueblo
que habia pecado contra Yahvé:

Asi ha dicho Yahvé, dios de Israel: «jPonga cada uno su espada
al costado! Pasad y repasad por el campamento de puerta en puerta
y matad cada uno al propio hermano, al propio compaiiero, al propio
pariente». E hicieron los hijos de Levi conforme a las palabras de
Moshé, y aquel dia cayeron del pueblo unos tres mil hombres [Ex,
32; 26-28].

Como premio por la matanza que habian organizado, los hijos de Levi,
los levitas, fueron designados para ejercer en lo sucesivo el sacerdocio entre
las tribus de Israel.

Segtn la narracion biblica, Moisés condujo a su pueblo hasta el umbral
mismo de la tierra prometida, pero, aunque alcanz6 a verla, no llego6 a
pisarla, pues a ultima hora el puntilloso Yahvé se enfadé con ¢l por un
quitame alld esas pajas. La entrada misma en el pais de Canaan estuvo a
cargo de Josué (en hebreo, Yehoshua), que —con la milagrosa ayuda de
Yahvé— rapidamente lo conquistd para su pueblo y lo repartio entre las
doce tribus. Con ello —finalmente— Yahvé habia cumplido su parte del
pacto establecido con Abraham, Isaac y Yaaqov, entregando a sus
descendientes tierras en que asentarse.



Sedentarizacion en Canaan

Los pastores ndémadas y semindomadas que hablaban hebreo y
compartian ciertas leyendas acerca de sus patriarcas ancestrales se fueron
estableciendo en el pais de Canadn en oleadas sucesivas, la Gltima de las
cuales quizéas estuviera constituida por algunos fugitivos de Egipto que
llegaron hacia -1230. Todos estos israelitas fueron ocupando poco a poco
los campos y montafias vacias y evitando las ciudades o aldeas de los
canancos. De vez en cuando una reyerta local entre los pastores y los
habitantes de la ciudad llevaria a la ocupacion y destruccion de esta Gltima
por los primeros, o bien al vasallaje de €stos respecto a la ciudad. A veces
los emigrados roturaban los bosques o matorrales para conseguir mejores
pastos, € incluso se ponian a cultivarlos. Otras veces desplazaban de sus
cultivos a los campesinos indigenas, ligados a las ciudades y aldeas
cananeas.

Durante los dos siglos que van de -1230 a -1030, aproximadamente, se
produce la sedentarizacioén de los israelitas. Su nomadeo se acaba. De ser
pastores trashumantes pasan a ser agricultores y pastores estables. En vez
de habitar tiendas de piel de cabra, construyen casas de piedra y adobe. Su
existencia entera se ve transformada.

La tecnologia de los israelitas estaba mas atrasada que la de los pueblos
vecinos. Usaban hoces de pedernal, su cerdmica era tosca, la metalurgia les
resultaba desconocida. Pero ya estarian creando y transmitiendo un
patrimonio de leyendas y tradiciones. De hecho, la religion era lo unico que
los unia. Carecian de organizacidon politica centralizada alguna. Estaban
divididos en tribus independientes, correspondientes a otros tantos grupos
llegados en distintos momentos e instalados en lugares diferentes. Las tribus



mas importantes eran Effaim y Menashé¢, en el norte, y Judea (Yehuda), en
el sur. Las tribus israelitas formaban lo que los griegos llamarian una
anfictionia, es decir, una federacion religiosa.

Todos los israelitas se consideraban descendientes de los legendarios
patriarcas, Abraham, Isaac y Yaaqov, y ligados al dios de aquellos, Yahvé.
Como Yahve habia dejado bien claro que no queria estatuas ni imagenes de
ningun tipo, su sagrada presencia se consideraba encerrada en un arca vacia
—el «arca de la Alianzay— que transportaban sobre ruedas (llevandola
incluso a las batallas, para que les ayudase) o dejaban reposar en el
santuario de Silo, en territorio de la tribu de Effaim.

También la religion tenia que adaptarse a las nuevas formas de vida. El
dios de los patriarcas claramente preferia el pastoreo ndémada a la
agricultura y la urbanizacioén. Segun el mito hebreo de la creacion, los hijos
de la primera mujer fueron Cain y Abel.

Fue Abel pastor de ganado menor y Cain cultivador del suelo.
Sucedio, pues, que al cabo de algun tiempo presentd Cain de los
frutos del suelo una ofrenda a Yahvé. También, por su parte, Abel
ofrendd de los primogénitos de su rebafio y de la grasa de ellos.
Ahora bien, Yahvé presto atencion a Abel y su ofrenda; pero a Cain
y su ofrenda no hizo caso [Ge, 4; 2-5).

Queda clara la preferencia de Yahvé por el pastor de ganado menor
sobre el agricultor, como era de esperar, siendo el dios de un clan de
pastores de ovejas y cabras. En el mito hebreo de Babel, cuando los
humanes por primera vez se deciden a construir una ciudad, con su gran
torre o zigurat (como eran las ciudades de Mesopotamia que los pastores
semitas conocian), a fin de alcanzar renombre y evitar la dispersion, Yahvé
se irrita y frustra su intento, a base de confundir sus lenguas. Lo que queda
claro es que a Yahvé no le gustaban las ciudades. Pero eso era antes. Ahora
la religion de los israelitas tenia que adaptarse a las nuevas realidades.

Segtn el libro de Josu¢, que narra la mitica conquista del pais de
Canadn por los judios liberados procedentes de Egipto, Yahvé seguia
obsesionado por los prepucios y ordenando matanzas. Primero ordena a



Josug, el sucesor de Moisés: «Hazte cuchillos de pedernal y circuncida a los
hijos de Israel por segunda vez», cosa que Josué hizo con todos los varones
nacidos durante la travesia en el apropiadamente llamado «collado de los
prepucios». Después, Yahvé ordena a los judios que conquisten la bien
amurallada ciudad de Jericd, que la arrasen y que masacren a todos sus
habitantes, incluido el ganado. ;Por qué tanta safia? La Biblia no menciona
otro pecado que el de mantener cerradas las puertas de la muralla ante la
amenazadora chusma israelita que se aproximaba. Yahvé ordena que los
judios den vueltas en torno a las murallas, llevando el arca de la Alianza en
procesion y haciendo sonar las trompetas, tras lo cual Yahvé hace caer las
murallas. Josué dijo al pueblo: «Lanzad un alarido, pues Yahvé os ha
entregado la ciudad. jLa ciudad, con todo cuanto contiene, sera consagrada
al exterminio en honor de Yahvé!». Los israelitas, obedientes, «consagraron
al exterminio todo cuanto habia en la ciudad, tanto hombres como mujeres,
mozos y ancianos, € incluso el ganado menor, el mayor y los asnos, pasando
a todos a filo de espada» [Josu¢, 6]. Afortunadamente, tan macabra historia
quedo confinada al mundo de la leyenda, pues los arquedlogos han
mostrado que Jerico en aquella época era ya una mera ruina deshabitada.

La fiesta religiosa tradicional de las tribus israelitas era la Pésaj (o
Pascua), originariamente una fiesta de primavera, un rito de accion de
gracias de los pastores nomadas por la fertilidad de sus rebafios, conforme
al cual a principios de la primavera ofrecian a su dios el sacrificio de un
cordero o un cabrito. La fiesta se conservo, pero reinterpretada como
conmemoracion de la mitica liberacion de los israelitas del yugo de la
esclavitud en Egipto. Es una fiesta llena de nostalgia, en que las familias
judias comen cordero y recuerdan como untaron de sangre de cordero las
jambas de sus puertas, durante la huida de Egipto, para escapar del angel
exterminador enviado por el Sefor. Los agricultores cananeos tenian fiestas
de la fertilidad que acompafiaban a la siembra y la cosecha y que fueron
adoptadas y readaptadas por los israelitas, que las convirtieron en sus
festivales de Shavuot y Sukkot. El Shavuot era un alegre festival de
primavera, durante el cual los primeros granos de cebada eran ofrecidos a la
divinidad. El Sukkot (cabanuelas) celebraba las cosechas de otofio y, en
especial, la vendimia.



La poblacion israelita habia crecido con la sedentarizacion. La
estratificacion social se habia complicado con el surgimiento de nuevos
oficios y funciones. Las posibilidades de conflicto —tanto intratribal como
entre diversas tribus— habian aumentado: cuestiones de tierras, de aguas,
de derecho de paso de los ganados, de defensa y ataque frente a terceros,
etc. Durante la larga €época de nomadismo, los patriarcas habian solventado
todos los problemas dentro de su clan. Y los conflictos entre clanes podian
solucionarse tomando direcciones distintas en sus correrias. Pero esos
sencillos procedimientos de antafio ya no bastaban. Cuando Ia
sedentarizacion hubo concluido, los israelitas adoptaron la monarquia,
como todos sus pueblos vecinos. Pero en esos dos siglos intermedios que
van desde -1230 hasta -1030, aproximadamente, ya no habia patriarcas, y
todavia no habia reyes. Como solucién intermedia y provisional surgian de
vez en cuando shofetim (lideres, jueces), personajes cuyo prestigio iba mas
alla de su propia tribu y que, inspirados por Yahve (se suponia), zanjaban
los conflictos internos de los israelitas y dirigian sus campafias militares.

El libro biblico llamado en hebreo precisamente Shofetim (jueces),
aunque compuesto posteriormente y reelaborado varias veces, conserva el
recuerdo de aquellos heroicos lideres y el eco de las batallas que los
israelitas tuvieron que sostener contra sus vecinos. Curiosamente uno de los
lideres recordados es una mujer, Débora. El hecho es tanto mas
sorprendente cuanto que la sociedad tribal israelita era tremendamente
machista. Un hombre podia tener varias mujeres y podia divorciarse de
ellas o repudiarlas cuando queria. La mujer no podia repudiar a su marido
ni separarse de €l en ningin caso. Para pagar sus deudas, un hombre podia
vender como esclava a su hija, pero no como esclavo a su hijo. Y un
esclavo, si era israelita, tenia que ser liberado al cabo de siete afos. Pero la
esclava permanecia en la esclavitud hasta su muerte. A pesar de todo,
Débora fue aceptada como lider de la tribu de Efraim y de varias otras
tribus israelitas del norte, y entre todas lograron vencer y destruir a la
ciudad cananea de Hazor, después de derrotar decisivamente a sus tropas —
armadas de carros de combate— en la batalla del monte Tabor.

Una vez asentados los israelitas en sus tierras, los nomadas semitas que
seguian llegando del desierto drabe (como ellos habian hecho previamente)



se convirtieron en enemigos de los ya establecidos hebreos, que temian por
sus cosechas y propiedades. El lider Gededn, de la tribu de Manasés, dirigio
las campafias contra los medianitas (los nomadas), que libraban una guerra
de guerrillas contra los agricultores de Canadn, entre los que sembraban la
confusion con sus camellos. Los israelitas, mandados por Gedeon, y
valiéndose de astucias, los atacaron por sorpresa y en la carniceria
subsiguiente desaparecio el peligro medianita.

Al este de Canaan propiamente dicho, en la actual Jordania, estaban los
reinos de Ammoén, Moab y Edom, habitados por semitas que se habian
asentado antes que los israelitas. El reino de Ammon (alrededor de la actual
Amman) hostigaba continuamente a la tribu hebrea de Gad, hasta que en
¢ésta surgido un lider (shofet) llamado Jefté que condujo a las huestes
israelitas a la victoria sobre Ammon. Parece que Jefté sacrifico a su propia
hija a Yahvé para obtener su decisiva ayuda en la batalla.

A finales de siglo -xi1 el Mediterraneo oriental sufrid una invasion de
guerreros y marineros agresivos y audaces, que asolaron varias ciudades
(como la metropolis fenicia de Ugarit, cuna de la escritura alfabética,
abandonada en -1200) y causaron el colapso de reinos (como los micénicos)
e incluso del poderoso Imperio Hitita. Llegaron a poner en peligro al mismo
Egipto, que a duras penas logro desembarazarse de ellos, empujandolos
hacia la costa mediterranea de Canaan, donde se establecieron muy poco
despu¢s de la presunta llegada de los hebreos huidos de Egipto, hacia
-1200.

Esos audaces recién llegados se llamaban «pueblos del mar» en los
anales egipcios. Los israelitas los llamaron en hebreo pelishtim (de donde
procede la palabra «Palestinay), es decir, filisteos. En la costa palestina
fundaron cinco ciudades, de las cuales Gaza y Askalon eran las mas
conocidas. Los filisteos estaban culturalmente mas avanzados que los
israelitas. Sobre todo sabian fundir y trabajar el hierro, que empleaban para
hacer tanto arados y herramientas como escudos, lanzas y espadas, lo que
les conferia una evidente superioridad en el campo de batalla.

Hacia -1100 el poder egipcio habia entrado en decadencia y los
israelitas estaban debilitados por la guerra civil que habia enfrentado a Jefté
con la tribu de Efraim. Las ciudades filisteas, mas pujantes y unidas que



nunca, empezaron a atacar las montanas del interior del pais, estableciendo
fuertes en lugares estratégicos y poniendo en peligro las tierras de las tribus
hebreas. Los filisteos eran el enemigo mas odiado y mas peligroso con el
que tuvieron que enfrentarse los israelitas. Los otros enemigos —cananeos,
nomadas medianitas, ammonitas— eran en gran parte semitas, parientes
mas o menos lejanos de los hijos de Israel, con los que compartian un
origen parecido y muchos usos y costumbres, y de los que se diferenciaban
fundamentalmente por haber llegado antes (o después) al mismo pais. Los
filisteos, por el contrario, venian de allende el mar, no eran semitas, tenian
tradiciones muy diferentes y, sobre todo (joh escandalo!), no se
circuncidaban. También eran mas peligrosos que los otros, pues estaban
mejor organizados y poseian el monopolio local de las armas de hierro.

A pesar de la intervencion del legendario shofet Sanson, los israelitas
fueron derrotados por los filisteos. Hacia -1050 tuvo lugar la batalla
decisiva, para la que los hijos de Israel movilizaron incluso el arca de la
Alianza, que se guardaba en el santuario de Sil6. Los efraimitas (la
principal tribu de Israel) sufrieron una derrota total, el arca fue capturada y
el santuario de Sil6 fue saqueado y destruido. A partir de ese momento a los
israelitas solo les quedaba la resistencia en forma de guerrillas.

Lo que la derrota a mano de los filisteos habia puesto en claro es que las
tribus de Israel no podian subsistir con su desorganizacién habitual. La
presencia excepcional de algin lider carismatico ya no bastaba. Los
israelitas empezaron a pensar que ellos también, como los demas pueblos,
necesitaban una organizacion centralizada, una monarquia, un rey. El
mismo jefe de la guerrilla, el anciano y piadoso shofet Samuel (Shemuel),
llegdb a convencerse de ello. Ya s6lo quedaba elegir al candidato mas
adecuado.



La monarquia

Para los otros pueblos de Oriente Proximo la realeza era una institucion
inmemorial y sobreentendida. Para los israelitas era algo nuevo, y la
transicion no se efectud sin traumas. Hasta entonces los hijos de Israel no
habian reconocido mas rey que su dios, Yahvé, que daba sus ordenes a
través de hombres especialmente inspirados, empezando por Moshé y
siguiendo por los lideres carismaticos, los shofetim, en los que se confundia
la autoridad religiosa y la civico-militar. A partir de ahora las dos funciones
se separarian: habria un rey humano, que gobernaria el pais y comandaria el
ejército, pero ciertos individuos intensamente religiosos seguirian
sintiéndose inspirados por Yahvé para hablar en su nombre, incluso frente al
rey. El primero de ellos fue el viejo Samuel. En lo sucesivo se los llamara
nevi’'im (profetas).

Una vez decididos Samuel y los notables de las tribus a nombrar un rey,
su eleccion recayd sobre el joven Saul (en hebreo, Shaul), de la tribu de
Benjamin, que habia sobresalido en la lucha guerrillera. Satl fue aclamado
rey y como tal habria sido ungido por Samuel hacia -1020. La uncion era
una limpieza ritual efectuada con aceite que simbolizaba la purificacion del
elegido para ejercer sus altas funciones y conferia un caricter sagrado a su
nombramiento. El joven rey pronto mostré a todos su valor al acudir al
frente de las tropas israelitas en ayuda de la tribu de Gad, asediada por el
reino de Ammon, con el que de nuevo estaba en guerra, como en tiempos de
Jefté. Saal logrdé sorprender a los ammonitas y obtuvo una victoria
espectacular. Poco después incit6 a la tribu de Judea a la rebelion contra la
tutela filistea y, al frente de un ejército conjunto, derroto a los filisteos.



El reinado de Saul habia empezado bien, pero pronto surgirian los
problemas. Uno de ellos era el de su relacion con el viejo y algo
cascarrabias santon Samuel. Asi, una vez, tenia Saul a sus tropas preparadas
para entrar en combate contra los filisteos, antes de lo cual —como era de
rigor entre los israelitas— habia que ofrecer un sacrificio a Yahvé. En
principio, Samuel tenia que realizar el sacrificio, pero en vista de que no
llegaba y las tropas se impacientaban, Saul mismo ofreci6 el sacrificio y a
continuacion inicio el combate. Samuel llegd con siete dias de retraso, pero
se enfadd mucho porque no lo hubiesen esperado. Otra vez le dijo Samuel a
Saul de parte de Yahvé que fuese a castigar a los amalaquitas por una
antigua ofensa y que matase sin piedad a toda la poblacion (incluidas
mujeres y nifios de pecho) e incluso a todo el ganado. Saul y sus hombres
derrotaron a los amalaquitas y los pasaron a cuchillo, tal y como habia
indicado Samuel, pero se compadecieron de su rey Agag y se reservaron
como botin parte del ganado. Samuel, enterado de que sus ordenes no se
habian cumplido a rajatabla, mont6 en colera, descuartizo ¢l mismo a Agag
y declar6 que el rey Saul habia perdido el favor de Yahvé. El conflicto entre
el santon Samuel y el rey Saul podria caracterizarse ya (algo
anacronicamente) como un conflicto entre la Iglesia y el Estado, entre el
poder religioso y el politico, entre el sacerdocio y la realeza. Esa tension
entre el fanatismo religioso intransigente, por un lado, y la disposicion al
compromiso y la componenda politica, por otro, marcara gran parte de la
historia posterior de los hijos de Israel.

El otro gran problema de Saul fue el de la sucesion. Vuelto suspicaz por
la oposicién de Samuel, pronto receld de la popularidad de su hijo Yonatan,
con el que se enemistd gravemente, pues temia que lo depusiese. También
se enemisto con el joven y popular guerrero David, de la tribu de Judea, al
que tratdo de matar, obligdndolo a refugiarse en su tierra natal. El rey Saul
acab¢ tristemente, suicidandose tras una derrota a manos de los filisteos, en
la que también habia muerto Yonatan.

Muerto Satl, David se hizo proclamar rey de Judea y establecid su
capital en Hebron. David era guapo, simpatico, musical, habil diplomatico y
esforzado guerrero, o al menos asi nos lo presenta la Biblia. Parecia que
todo le salia bien. Mediante la astucia y la intriga, y apoyandose en su gran



prestigio, logroé que las tribus del norte le ofrecieran también la corona de
Israel. Asi quedaba reunificada en su persona la monarquia de Saul. Pero
era una union inestable y dificil. Y apenas podia esperar David que los
nortefios aceptasen la capitalidad de Hebron, en la atrasada Judea. Su
primera preocupacion consistio, pues, en establecer una nueva capital,
aceptable tanto a los del Norte como a los del Sur, a Israel como a Judea.
Precisamente en la frontera entre ambas regiones, € independiente de
ambas, se hallaba la casi inexpugnable ciudad cananea de Jerusalén. David
la conquistd en un arriesgado golpe de mano y la convirtid en su nueva
capital. Ademads, recuperd e hizo traer a Jerusalén el arca de la Alianza,
convirtiéndola asi también en la capital religiosa o sagrada de todo el pais.
Jerusalén seria ya para siempre la capital y el punto de referencia de los
judios.

David conocia bien a los filisteos, de los que habia sido huésped durante
su destierro por Saul. Cuando éstos se dieron cuenta del poderio que habia
logrado David, ya era demasiado tarde. Segliin cuenta la Biblia, en una serie
de campanas militares victoriosas, David derrotd a los filisteos, moabitas,
ammonitas y sirios y los convirtié en vasallos suyos, obligados a pagarle
tributo. Su zona de influencia se extenderia desde el desierto del Sinai hasta
el rio Eufrates, pero respetando la independencia de las ricas ciudades
fenicias de la costa, con las que mantuvo relaciones de comercio y amistad.
Tampoco se le ocurrid atacar ni molestar a las grandes potencias de la
¢poca, Egipto, Babilonia y Asuria. Precisamente era el estado de
debilitamiento y postracion por el que atravesaban esas potencias lo que le
permitia ampliar su pequefio reino.

A cambio de una importante cantidad anual de alimentos, el rey Hiram
de la ciudad fenicia de Sur (o Tyros, en griego) mandod a Jerusalén
arquitectos, albafiiles, carpinteros y troncos de cedros del Libano, con los
que construyé un suntuoso palacio para David. Al menos, eso dice la
leyenda, pues los arquedlogos no han encontrado sus restos. La
construccion de la casa o templo de Yahvé, donde se albergaria
definitivamente el arca de la Alianza, quedd reservada a Salomon, hijo y
sucesor de David, contando para ello también con la ayuda del siempre
dispuesto Hiram.



David es la persona mas veces citada en la Biblia, segun la cual Yahveé
garantizd que todos los reyes de las monarquias de Judea e Israel serian
siempre descendientes de David. Los judios ortodoxos creian también que
el mesias seria un descendiente directo de David, como habian previsto los
profetas. Por eso los cristianos sostenian que Jesus era descendiente directo
de David, como afirman los Evangelios de Mateos y Lucas, reforzando asi
su pretension de que Jesus era el Mesias. Los muslimes reconocen a Daud
(nombre arabe de David) como uno de sus profetas, aceptan la historieta
hebrea de su victoria contra el gigante Goliath con una honda, piensan que
Dios le entregd los salmos y le atribuyen la fundacion de la ctpula de la
Roca en Jerusalén.

Los historiadores escépticos consideran que el rey David y su reino
unificado nunca existieron y que se trata de una figura legendaria, como la
del rey Arturo y los caballeros de la Tabla Redonda, punto también de
cristalizacion de numerosas leyendas. De hecho, ninguna fuente historica
contemporanea lo cita, y no se ha encontrado ningiin resto arqueoldgico
suyo. La tunica posible excepcién son dos fragmentos de la estela de Tel
Dan, de hacia -800, rota y encontrada fuera de sitio en Dan, al norte de
Israel. Estos fragmentos contienen los restos de una inscripcion aramea que
parece contener la palabra bytdwd, que algunos interpretan como «de la
casa de Davidy, lo cual la convertiria en la primera aparicion del nombre de
David en el registro arqueologico. En cualquier caso, los arquedlogos
israelitas actuales, como Finkelstein, piensan que el dominio de David, caso
de haber existido, seguramente se reduciria a los alrededores de Jerusalén,
que por aquella época debia de ser una aldea de establos, chabolas y unos
pocos y modestos edificios de piedra, eclipsada por el reino del norte hasta
que éste fue destruido por los asurios en el siglo -viI.

A David sucedio en el trono su hijo Salomoén (en hebreo, Shlomo,
palabra que significa «el pacifico», proveniente de la misma raiz que
shalom, ‘paz’). También el Qur’an menciona con frecuencia a Suleyman,
nombre arabe de Salomoén. Los escritores biblicos describen el reino de
Salomon como una edad dorada de gran poder y riqueza, en la que los
judios habrian dominado todo el Oriente Préximo, desde la frontera de
Egipto hasta el Eufrates. Con David y Salomén la monarquia unificada de



Israel y Judea habria alcanzado su consolidacion y su maximo esplendor,
comparable al de los otros grandes reinos coetaneos. Los monarcas
israelitas habrian vivido en lujosos palacios, provistos de inmensos harenes.
Cobraban impuestos a su propio pueblo y quizd también tributos a los
reinos vasallos. Mantenian un ejército y una guardia personal. Salomén
centralizd la administracion del reino y aumento los impuestos, que en gran
parte habria dedicado a un ambicioso programa de construcciones que
incluirian tanto el templo de Jerusalén como un nuevo y mayor palacio real
para si mismo, asi como fortificaciones militares en diversos lugares
estratégicos.

Todo lo que nos cuentan de Salomoéon es muy exagerado. La Biblia
atribuye a Salomoén un harén de 700 esposas oficiales, con categoria de
princesas, incluida la hija del faraon de Egipto, ademas de 300 concubinas
[1 Reyes 11]. David habria encargado a Salomoén la construccion de un
templo en Jerusalén para albergar el arca de la Alianza, y para ello le habria
dejado la fantastica suma de 100 000 talentos de oro y un millon de talentos
de plata [1 Crénicas 22], es decir, 3000 toneladas de oro y 30 000 toneladas
de plata, lo que equivale a las reservas actuales de oro y plata de la Reserva
Federal de los Estados Unidos. Obviamente, ningiin reino de la época
disponia de nada que se aproximase siquiera a tal cantidad de oro y plata, y
mucho menos una tribu insignificante del pais de Canaan.

En la época de Salomon, por primera y ultima vez, se habria cumplido
la promesa de Yahveé a los patriarcas de que concederia a su descendencia
todo el pais que va desde Egipto hasta el Fufrates. Pero Yahvé, por su
cuenta, exigia que se cumpliese también la otra parte del contrato o alianza
establecida por ¢l con los israelitas, a saber, que se le obedeciese
ciegamente. O al menos eso pensaban los profetas.

Los reyes trataban de debilitar las tribus tradicionales y de fomentar un
nacionalismo unificado de base religiosa. Los israelitas (de cualquiera de
las tribus, tanto de Israel como de Judea) debian constituir un solo pueblo,
con un solo templo, un solo dios y un solo rey, elegido y ungido por ese
dios. Pero toda esa ideologia religiosa, que era la base de la legitimidad de
los reyes, era también una fuente potencial de conflictos con ciertos
individuos independientes y de mente calenturienta, que no vacilaban en



enfrentarse al mismo rey en nombre del dios nacional, de Yahvé, que —
segin ellos— hablaba por su boca. A veces se trataba de cuestiones
morales. Asi cuando el rey David envi6 a la muerte a su general Urias, a fin
de apropiarse de su mujer, Betsheba (la madre de Salomoén), el profeta
Natan le echdé en cara su sérdida conducta. Otras veces los profetas
defendian el fanatismo religioso frente al realismo politico, las razones de
Estado o la simple tolerancia. Ya vimos como Samuel se indigné cuando el
rey Saul perdono la vida al rey amalaquita vencido, en un gesto politico y
humano. Y Salomon, rey de un imperio que incluia otras etnias distintas de
la hebrea, permitio que en Jerusalén se construyeran pequefios santuarios de
sus dioses y que sus mujeres extranjeras rindieran culto a los dioses de sus
paises de origen, con lo cual no hacia sino seguir la costumbre de tolerancia
religiosa habitual en el Oriente Préximo. Pero el profeta Ahiyya se lo
recrimind y atribuyo a la ira del celoso Yahvé por este hecho todas las
desgracias que luego se abatirian sobre el reino, empezando por su
disgregacion a la muerte de Salomon.

(Existio el templo de Salomon? No lo sabemos. El monte Moria, en el
que se supone que estuvo, estd ocupado ahora por la explanada de las
mezquitas y la ciipula de la Roca, sagrada para los muslimes, por lo que no
se puede excavar. Ademas, Ernest L. Martin, en su libro The Temples that
Jerusalem Forgot (2000), defiende que el primer templo, el de Salomoén, ni
siquiera estaba en el monte Moria, sino mas al sur, en la colina de Ophel,
por encima de la fuente de Gihon. Hasta 2003 se pensaba que al menos se
habia encontrado una lapida de arenisca negra, que describia ciertas
reparaciones al templo efectuadas por el rey Jehoash de Judea, reflejadas
también en la Biblia. Sin embargo, en 2003, Edward Greenstein y otros
expertos mostraron que la inscripcion era una falsificacidn reciente y
bastante burda: algunas palabras empleadas no correspondian al hebreo
antiguo y la ortografia no era la de la época. Hasta 2004 se suponia que el
unico resto que quedaba del presunto templo de Salomon era una granada
de marfil con un agujero en la base, que se suponia era la parte superior de
un cetro sacerdotal de la época de Salomoén, y que el Museo de Israel
compro en 1980 por 550 000 dolares. Esta granada de marfil contiene
grabada la siguiente inscripcién en hebreo: «Perteneciente al templo de



Yahvé, sagrado para los sacerdotes». Sin embargo, en 2004 la granada fue
examinada con tecnologia moderna por Yuval Goren y los expertos del
Museo de Israel, que concluyeron que la granada era una falsificacion. La
pieza misma es mucho mas antigua, de hacia -1400, anterior a Salomon,
pero la inscripcion es espuria, ha sido afiadida recientemente y esta
recubierta de una patina artificial también falsificada. Por tanto, a dia de
hoy no se ha encontrado resto alguno del templo de Salomon.



El reino del Norte

El territorio de las diez tribus del Norte, es decir, de Israel, habia estado
unido con el de las dos tribus del Sur, de Judea, durante los reinados de
David y Salomon. Pero los del Norte no olvidaban que la dinastia de David
procedia de Judea. La capital de David, Jerusalén, aunque originariamente
una ciudad cananea, habia acabado siendo considerada como perteneciente
a Judea. Y el ansia recaudatoria de Salomoéon habia conducido a una
elevacion constante de los impuestos sobre todo en Israel, que habia sido
dividido para ello en distritos fiscales. A la muerte de Salomon, los del
Norte no quisieron permanecer unidos a Judea bajo el cetro del hijo de
Salomon, sino que prefirieron constituir un reino propio independiente,
eligiendo como primer rey a Yeroboam, un oficial efraimita. A diferencia
del reino del Sur, en que la prestigiosa dinastia de David continuaria
reinando, el trono de Israel fue objeto de frecuentes disputas y cambios
violentos de dinastia. Poco después de la muerte de Yeroboam, el general
Basa dio un golpe de Estado, matando a todos los familiares de Yeroboam,
incluido el principe heredero. Su reinado se consumié en guerras con Judea
y Damasco. A su muerte estalldo una guerra civil en Israel, en la que murid
su hijo. En -876 subi6 al trono el general Omri, que resultdé un monarca
eneérgico y capaz.

Judea habia conservado como capital Jerusalén, la estratégica,
prestigiosa y facilmente defendible capital de David. Israel, por el contrario,
carecia de una capital comparable. Yeroboam, su primer rey, se habia
instalado en Sigem, la vieja capital efraimita, provinciana y de dificil
defensa. Una de las primeras preocupaciones de Omri fue encontrar un
lugar céntrico, estratégico e inexpugnable, y lo hallo en Somron (en hebreo)



o Samaria (en griego), a mitad de camino entre el Jordan y el Mediterraneo.
Alli establecio su capital definitiva.

El yahvismo, centrado en el templo de Jerusalén, era la religion oficial
del reino enemigo de Judea. Omri necesitaba algiin culto nacional propio,
con el que dar cohesion a Israel, y lo hallé en el culto de la metropolis
tradicionalmente amiga, Sur (o 7yros, en griego), a la diosa de la fertilidad
Astarté. (Ya Yeroboam habia introducido la figura cultual del toro, simbolo
de la fecundidad.) Omri casé a su hijo y sucesor, Ajab, con Jezabel, la hija
de Etbaal, rey de Sur. Los yahvistas intransigentes se opusieron con todas
sus fuerzas a estas novedades religiosas, que representaban para ellos la
ruptura del contrato o alianza con Yahveé.

Ajab reind durante 30 anos. Junto con el rey de Damasco, logrd parar
los pies a la expansion asuria en Karkar. Poco después de su muerte, le
sucedid su hijo Yehoram, pero realmente era su viuda, Jezabel, la que
gobernaba, con gran desesperacion de los yahvistas y de sus cabecillas, los
profetas Elias y luego Elisha.

Los profetas yahvistas atribuian todas las victorias del reino a la ayuda
de Yahv¢ y todas sus derrotas a la colera de Yahvé. De todos modos, eso no
era muy original. Era bastante corriente atribuir al favor o la ira de la
divinidad nacional los éxitos y desgracias del pueblo y su monarca. Asi, el
reino de Moab habia estado sometido al vasallaje de Israel desde la época
de David. Tras la muerte de Ajab, el lider moabita Mesha logro restablecer
la independencia de Moab y derrotar a Yehoram, conmemorando su victoria
con la ereccion de una estela de piedra, que se ha conservado, en la que
atribuye lo ocurrido al dios nacional de Moab, Kemos:

Yo, Mesha, construi este lugar para Kemds, porque ¢l me ha
salvado entre todos los reyes y me ha hecho triunfar sobre todos mis
adversarios. En cuanto a Omri, rey de Israel, ¢l humill6 a Moab
durante muchos afios, pues Kemos estaba irritado con su pais...

La estela continia describiendo las victorias de Mesha sobre Israel e
interpretandolas como victorias de Kemos.



El profeta yahvista Elishd conspir6 contra el rey Yehoram y su madre, la
odiada Jezabel, y logré que el general Yehu los matase y se proclamase a si
mismo rey, restableciendo el yahvismo. Con ello acababa la dinastia de
Omri y se iniciaba la de Yehu, que duraria 94 afios.

Yehu y sus sucesores Yoakhaz y Yoash tuvieron que hacer frente a la
presion militar de Damasco y Judea. Finalmente, durante el reinado de
Yoash y de Yeroboam II, Israel se alz6 con la victoria, recibiendo tributos
de sus enemigos vencidos. La sociedad israelita era mas prospera que
nunca. La estratificacion social y las diferencias sociales habian aumentado.
Las clases pudientes vivian en una cierta opulencia. Precisamente contra
este estado de cosas predicaron en los ultimos afios del reinado de
Yeroboam II los profetas Amos y Hoshea.

Amos era un vaquero de Judea que marchd a Israel hacia -760 a
predicar la vuelta a la primitiva moral yahvista, echando en cara a los
cortesanos, sacerdotes y ricos habitantes de las ciudades de Israel el lujo en
que vivian. Yahvé, hablando supuestamente por su boca, los increpaba y
amenazaba: «Abatiré la residencia de invierno con la residencia estival, y
pereceran los palacios de marfil y desaparecerdn muchas casas» [Amos, 3;
15]. Y se escandalizaba de

los que duermen sobre divanes de marfil, y se arrellanan en sus
lechos, y comen corderos del rebafio y becerros sacados del establo.
Los que vocean al son del arpa, inventandose, como David,
instrumentos musicales; que beben el vino en copas y con el mas
exquisito aceite se ungen... [Amos, 6; 4-6].

Ademas de recriminar el lujo y la injusticia, Amos irritaba a los
sacerdotes yahvistas con su desprecio del culto y de las ceremonias
religiosas oficiales. Esto diria Yahve, segin Amos:

Yo aborrezco, desprecio vuestras fiestas, y no resisto el calor de
vuestras asambleas. Pues si me ofrecéis holocaustos, en vuestras
oblaciones no me complazco, y la ofrenda pacifica de vuestros



novillos cebados no miraré. jAparta de mi el estrépito de tus
cantares y no oiga yo la musica de tus liras! Mas discurra como el
agua el derecho y como arroyo perenne la justicia [Amos, 5; 21-24].

Esta inflexion ética y ese desprecio de la liturgia era algo nuevo y no
bienvenido por el sumo sacerdote del santuario de Bet-El, que expulso a
Amos con las palabras: «Vidente, vete, fugate al pais de Judea, y come alli
tu pan y profetiza; pero en Bet-El ya no volveras a profetizar...».

Hoshea era otro profeta parecido, pero israelita, que predico entre -755
y -725. Anoraba el desierto y la vida nomada del pasado. Comparaba la
relacion de Yahveé con su pueblo con una relacion matrimonial, y la vida
simple y nomada del desierto con el primer amor entre Yahvé y Israel. Al
igual que Amos, despreciaba la liturgia y valoraba la rectitud moral. «Pues
quiero misericordia y no sacrificios, el conocimiento de Elohim mas que
holocaustos» [Hoshea, 6; 6]. Y ambos, Amoés y Hoshea, vaticinaban
terribles castigos divinos, dada la supuesta corrupcion moral del pueblo y la
evidente amenaza asuria.

En efecto, después de una etapa de relativa inactividad, el Imperio de
Asur estaba en imparable fase de conquista y ascension. En -744 accedio al
trono asurio Tukulti-apil-esharra III, que facilmente derrotdo a las tropas
combinadas de Israel, Judea, Damasco y las ciudades fenicias, obligadas
todas a pagar tributos a Asur desde entonces. En -726 un general se apodero
del trono de Israel y tratd6 de formar una nueva coalicion antiasuria con
Damasco y Judea. Esta altima se negd y llamé en su ayuda a los asurios,
que conquistaron Damasco y deportaron en masa a sus habitantes, los
arameos, que asi extendieron su lengua (que ya se escribia en una comoda
escritura alfabética) por todo el Imperio Asurio. El nuevo rey Hoshea de
Israel solo logré salvarse a base de un total sometimiento y de la aceptacion
de un enorme tributo, muy gravoso para su reino, tanto que, a la muerte de
Tukulti-apil-esharra III, se negd a seguir pagandolo, animado a ello por
Egipto. La reaccion de los asurios no se hizo esperar. Israel entero fue
asolado. Solo la bien protegida capital de Samaria logré resistir dos o tres
afos, para caer finalmente también en manos del rey asurio Sharrukim II en
el afio -722. Con ello el reino de Israel dejaba de existir exactamente dos



siglos después de su fundacidon y pasaba a convertirse en provincia del
Imperio Asurio. Toda la clase superior de Israel (unas 27 000 personas) fue
deportada a otras regiones del Imperio, donde acabd fundiéndose con la
poblacion local y perdiendo su identidad nacional. Para sustituirla vinieron
gentes procedentes de otras regiones, deportadas también, que traian sus
propios cultos y dioses, y que acabaron mezclandose con los israelitas y
adoptando su cultura. El territorio de Israel pasdé a ser conocido como
Samaria, y sus habitantes, los samaritanos, fueron mirados con malos ojos
por los surefios de Judea, que los consideraban hibridos heterodoxos.



El reino de Judea

A la muerte de Salomon, el territorio del Sur, correspondiente a Judea,
que incluia la capital, Jerusalén, con el templo de Yahve, siguid fiel a la
dinastia de David, que lo seguiria gobernando hasta el final del reino.

El reino meridional de Judea era mas pobre y de menor tamafio que el
reino del Norte, pero gozaba de mayor cohesion interna y de mayor
estabilidad politica, apoyandose en una gloriosa tradicion: la de David y
Salomén. Tampoco tenia especiales problemas religiosos. El yahvismo
oficial del templo de Jerusalén era la religion del Estado. Solo durante un
breve periodo corri6 peligro el yahvismo. La fenicia Jezabel, esposa del rey
Ajab de Israel, habia casado a su hija Atalia con el rey Yehosafat de Judea.
Muerto su marido, Atalia —partidaria del culto fenicio— gobernaba de
hecho en Judea. En vista de que el cabecilla yahvista Yehu habia hecho
matar a sus padres y hermanos en Israel, y temiendo una conspiracion
similar en Judea, Atalia hizo matar a todos los varones de la dinastia
davidica. Sin embargo, el poderoso sumo sacerdote del templo, Joyada, se
saco un nifio de la manga, Yoash, pretendiendo que era un descendiente de
David. En su nombre organizoé una rebelion que depuso y matd a Atalia.
Con eso se cerro6 el paréntesis que puso en duda el yahvismo.

El templo de Yahvé en Jerusalén era una institucion de influencia
decisiva con la que los reyes de Judea procuraban colaborar. Esta influencia
no hizo mas que crecer desde el restablecimiento de la dinastia davidica con
Yoash, obra del sumo sacerdote. También la voz de los profetas encontraba
con frecuencia eco en la corte. Cuando Israel y Damasco trataban de
establecer una coalicion antiasuria, el rey Ajaz de Judea, siguiendo el



consejo del profeta Isaias, se nego a ello, e incluso llamo6 en su ayuda a los
asurios contra sus vecinos del norte.

Después de la destruccion de Samaria y de la anexion de Israel por
Sharrukim 1I, los otros pequeiios reinos de la zona, incluida Judea, se
apresuraron a someterse a los asurios y a pagarles tributo.

En -715 muri6 el rey Ajaz y le sucedio en el trono de Judea su hijo
Ezequias (en hebreo, Jizgid), que trat6 de fomentar un yahvismo
centralizado y dogmatico como medio de aglutinar a la poblacion contra la
ascendencia asuria, prohibiendo todos los cultos locales y concentrando
toda la liturgia en el templo de Jerusalén. A la muerte de Sharrukim, se negd
a seguir pagando tributo a los asurios, animado por los egipcios. En -701 el
ejercito asurio derrot6 a Egipto y asold Judea. Soélo la plaza fuerte de
Jerusalén logro resistir, y, cuando Ezequias ofrecid su sometimiento y un
enorme tributo, el rey asurio acepto y se marcho a atender otros quehaceres
mas urgentes. Judea entera quedaba arruinada, derrotada y devastada, pero
los sacerdotes yahvistas interpretaron la marcha de los asurios sin destruir
Jerusalén y suprimir el reino de Judea (como veinte afios antes habia hecho
con Samaria e Israel) como prueba de la invencibilidad de Yahvé y de la
inviolabilidad de su templo.

Al devoto y desgraciado Ezequias sucedido el prudente y realista
Menashé, cuyo reino fue el mas largo (duré 55 afios, de -697 a -642) y
pacifico de la historia de Judea. Perfectamente al tanto de las realidades
geopoliticas de su época, pagd regularmente los tributos debidos a Asur y
permitid el culto asurio en su reino, que asi logrd restablecerse de la
desolacién anterior y prosperar en paz. De todos modos, los circulos
nacionalistas y yahvistas no le perdonaron su prudencia y falta de
fanatismo.

En -640 subio al trono de Judea Josias (en hebreo, Yoshiyahu), nifio de 8
afos educado por los yahvistas del templo en el fervor religioso tradicional.
Muy influido por los sacerdotes, emprendio la renovacion y ampliacion del
templo de Yahveé. Durante las obras, los sacerdotes fingieron encontrar un
antiguo «libro de la ley», escrito por ellos (aunque atribuido a Moshé), que
no hacia mas que subrayar el poder del templo y las normas del culto
oficial. Se trata del nucleo del libro conocido como Debarim (en hebreo) o



Deuteronomion (en griego), que consagra el monopolio cultual del templo
de Jerusalén y prohibe los cultos locales. Josias aceptd el contenido del
libro como revelacion divina, prohibi6 todos los cultos locales e hizo cerrar
todos los templos, excepto el de Jerusalén, que asi adquiria el monopolio
del culto, tan ansiado por los sacerdotes de la capital. El yahvismo, asi
centralizado, experimentd un renacimiento. Los escritos de lo que acabaria
siendo la Biblia empezaron a recogerse, revisarse y ordenarse. Incluso el
curso de la historia parecia favorecer de nuevo a Judea, lo que se
interpretaba como signo del favor de Yahvé. En efecto, muerto Asurbanapli
en -627, por todas las partes de su imperio habian estallado las rebeliones.
Josias aprovecho la confusion para ocupar Samaria y Transjordania,
uniendo asi de nuevo la tierra de Canaan bajo un rey de la dinastia davidica,
como en los buenos tiempos de Salomon. Envalentonado por su buena
suerte y por la proteccion de Yahveé, se le ocurrid oponerse al ejercito
egipcio que avanzaba hacia el norte a luchar contra los babilonios, que se
habian convertido en la principal potencia de Oriente Proximo, tras la
conquista de la capital asuria por los medos y babilonios. Los egipcios
derrotaron a Josias, que incluso perdié su vida.

El nuevo rey de Judea, Joaquim (en hebreo, Yehoyagim), puesto en el
trono por los propios egipcios, se apresurd a rendirles pleitesia y pagarles
tributo. Pero poco después el ejército babilonio, al mando del rey Nabu-
kudurri-usur II, derrot6é a los egipcios y se afirmé como potencia
preponderante de todo Oriente Proximo, a la que todos pagaban tributo.
Animado por los egipcios y por los nacionalistas yahvistas, que confiaban
ciegamente en la proteccion de Yahvé y en la inexpugnabilidad de su
templo, Joaquim se negd a pagar tributo a Nabu-kudurri-usur. En -597 el
ejército babilonico asedid y conquistd Jerusalén, matando a Joaquim y
deportando a mil de entre los ciudadanos mas influyentes. De todos modos,
Nabu-kudurri-usur se mostro relativamente clemente, permitiendo Ia
continuacion del reino e instaurando en el trono a Sedecias (en hebreo,
Sidqgiyahu), hijo de Josias.

El fanatico clero del templo de Jerusalén, interpretando la clemencia del
rey babilonio como maéagica proteccion de Yahvé, volvio a animar al nuevo
rey a negar el tributo, aun en contra de las advertencias del profeta Jeremias



(en hebreo, Irmiahu), que veia claramente la locura de la empresa. Sedecias
nego, pues, el tributo a Nabu-kudurri-usur, que, esta vez, ya no estaba para
bromas. En -589 saqued completamente la ciudad de Jerusalén, destruyo6 el
templo de Yahvé hasta sus cimientos, deport6 a gran parte de la poblacion y
matd a todos los hijos de Sedecias. Otra parte de la poblacién huyo a
Egipto. El reino de Judea habia dejado de existir. Su territorio, arrasado y
despoblado, se convirti¢ en provincia del Imperio Neobabilonio.



2. LOS JUDIOS EN LA HISTORIA




El exilio en Babilonia

El pais de Canaan era una tierra de paso, interpuesta en el camino de las
grandes potencias del antiguo Oriente Proximo. Los fragiles reinos
cananeos, incluido el reino israelita del Norte y el reino surefio de Judea,
solo sobrevivian en la medida en que aceptaban las realidades geopoliticas
de su tiempo. En el siglo -viiI era Asur la potencia preponderante de la zona,
a la que los reinos provincianos tenian que rendir vasallaje y pagar tributos.
Es lo que hicieron sin rechistar los reyes prudentes, como Menashé de
Judea. El insensato rey Oseas de Israel, por el contrario, nego el tributo a
los asurios, consiguiendo solo ver la definitiva desaparicion del reino del
Norte, pues en -722 el gran rey asurio Shalmaneser V conquisto la capital
israelita, Samaria, anexionando el territorio a su Imperio y enviando al
exilio a gran parte de la poblacion.

A finales del siglo -vii la hegemonia asuria se estaba derrumbando, y
lleg6 a un abrupto final cuando los medos del este y los babilonios del sur al
mando de un nuevo y enérgico monarca, Nabu-apla-usur, se unieron para
atacar el corazon del Imperio Asurio, conquistando y asolando sus capitales
de Asur (en -614) y Ninua (en -612). Los egipcios, recelosos del poder
ascendente de Babilonia, trataron de salvar los restos del Imperio Asurio,
enviando un gran ejército en su auxilio, que sin embargo fue decisivamente
derrotado en Kargamish por las tropas babilonicas, conducidas por Nabu-
kudurri-usur II, hijo de Nabu-apla-usur, que muri6 poco después.

Con la ascension al trono de Nabu-kudurri-usur, la desaparicion de Asur
y la derrota de Egipto, estaba claro que la hegemonia de Oriente Proximo
correspondia ahora a Babilonia, convertida en wuna enorme vy



resplandeciente ciudad. Nabu-kudurri-usur II rein6 durante 43 afios, que
fueron afnos de relativa paz.

Los ultimos reyes de Judea cometieron el mismo error que mas de un
siglo antes habia cometido Oseas de Israel. Se negaron a pagar el tributo a
Babilonia, la nueva gran potencia. En -597 su capital, Jerusalén, fue
conquistada, y su aristocracia, deportada a Mesopotamia. Pero el nuevo rey,
Sedecias, no aprendio la leccion y volvio a negar el tributo, confiando en el
milagro de Yahvé. Pero el milagro no lleg6. Quien llego fue Nabu-kudurri-
usur, que, al frente de su ejército, asold Jerusalén en -587, destruyo el
templo de Yahv¢ hasta sus cimientos, saqueo el pais y obligé a emprender el
camino del exilio a un gran nimero de sus habitantes, precisamente los mas
cultos, expertos y acomodados. Por lo demds, era un rey tolerante, que
respetaba la libertad de culto y religion tradicional en el antiguo Oriente
Proximo, por lo que los exiliados no tuvieron problema en seguir
manteniendo y practicando su propia religion, si asi lo deseaban.

Con la derrota militar y la destruccion de sus capitales de Samaria y
Jerusalén a manos de los ejércitos de Asur primero y de Babilonia después,
los judios entran en la historia. Aqui ya no se trata de meras figuras
abstractas, como «Faraén» en Exodos, y ni siquiera del dudoso reino de
David y Salomon, sino de monarcas bien conocidos y documentados por la
historia, como Shalmaneser V de Asur y Nabu-kudurri-usur II (en la Biblia,
Nabucodonosor) de Babilonia.

Nabu-kudurri-usur 11 murié en -562, siendo sucedido por reyes que
duraron poco en el trono, que en -555 fue usurpado por Nabu-naid, el
ultimo rey de Babilonia. Erudito y piadoso, pronto se gano la enemistad del
clero del templo principal de la capital, a causa de su devocion desmesurada
por el dios Sin (la Luna), que eclipsaba al dios nacional, Marduk. Nabu-
naid acabo retirandose a un oasis del desierto, del que solo volvid para
morir en -539. Al afio siguiente las tropas persas entrarian en Babilonia,
cuyo reino y cuya hegemonia habian acabado.

Los exiliados de Israel de finales del siglo -xi habian acabado
asimildndose a la cultura de los paises a los que habian sido deportados,
cruzandose con la poblacion local y olvidando su lengua, su religion y sus
costumbres. Los nuevos exiliados de Judea de principios del siglo -vi se



establecieron en el anchuroso valle del Tigris y el Eufrates. Unos se
asimilaron también a la cultura babilénica, adoptando sus costumbres e
ideas. Pero otros muchos permanecieron fieles al yahvismo y se
convirtieron en lo que ahora llamamos los judios. A unos y a otros les fue
bien econdmicamente, aprovechando todos ellos las oportunidades de
negocio y progreso que les ofrecia un mundo mucho mas amplio, rico y
adelantado que el de la pobre y arida provincia de la que provenian. Y todos
fueron aprendiendo y adoptando la lengua aramea, preponderante ya en
Mesopotamia y convertida en [lingua franca de todo Oriente Proximo.
Incluso en el mismo pais de Canadn se termind por hablar el arameo.

A pesar de hablar en arameo y de prosperar en los negocios y
profesiones locales, muchos exiliados conservaron viva la fe yahvista y
siguieron leyendo en hebreo las notas sagradas que los sacerdotes habian
traido consigo al abandonar Jerusalén, y que ahora reunian, completaban,
reescribian y comentaban con fervor.

La religion yahvista era una religion nacional y estaba basada en el
culto rendido a Yahvé en el templo de Jerusalén. Abolida su monarquia,
destruido su templo y desterrados de Jerusalén, los exiliados que
continuaron fieles al yahvismo se vieron obligados a repensar su religion y
a cambiar sus practicas. Ya no habia templo ni altar de sacrificios. Solo
quedaban las tradiciones orales y los escritos sagrados traidos por los
sacerdotes, todavia en proceso de reescritura y que acabarian constituyendo
la Tora. En cada localidad de Mesopotamia donde habia exiliados yahvistas
—donde habia judios—, €stos se reunirian frecuentemente para leer o
escuchar la lectura de la Tord, para comentarla, para cantar juntos himnos a
Yahvé y para animarse unos a otros, manteniendo vivo el recuerdo de su
alianza con Yahvé. Ya que no podian ofrecer sacrificios a su dios, le
ofrecian al menos sus palabras, sus plegarias, su musica y sus canciones.

Reunién o congregacion se dice en griego synagogé. De ahi viene el
nombre de «sinagoga» con que se conoce tanto la reunion de la comunidad
judia local como el edificio en que tal reunion tiene lugar. En la antigliedad
el templo —incluido el de Jerusalén— era la casa de un dios, en que se le
cuidaba, se le rendia culto y, en especial, se le daba de comer, mediante la
ofrenda de sacrificios comestibles. En el interior del templo s6lo penetraban



los sacerdotes, que tenian acceso directo al dios. El pueblo permanecia
fuera. La sinagoga, por el contrario, era un lugar de reunion para los beles,
para la comunidad creyente, y en ella no habitaba el dios ni se ofrecian
sacrificios. La sinagoga —surgida en el exilio de Babilonia como respuesta
de los judios a la pérdida del templo— es también el precedente de las
posteriores iglesias cristianas y mezquitas islamicas.



Bajo el imperio de los persas

Cuando la gran capital asuria de Ninua cay6 finalmente en -612, entre
sus conquistadores no se encontraban solamente las huestes babilonicas de
Nabu-apla-usur, sino también las aguerridas tropas de las tribus
indoeuropeas del Irdn, que hacian su entrada en la historia comandadas por
los medos. Mientras Babilonia consolidaba su hegemonia en Mesopotamia
y el Levante, los iranios se extendian por el norte y por Anatolia, hasta la
frontera del reino lidio. En -550 el principe persa Ciro (en griego, Kyros; en
persa, Kurush) derrocd al gris monarca medo, asumiendo ¢l mismo la
realeza y el mando de todas las tribus iranias. Durante los dos siglos
siguientes, el Imperio Persa seria la potencia hegemonica del antiguo
Oriente Préximo.

En -547 Ciro derrot6 e hizo prisionero al rey lidio Kroisos,
conquistando su capital, Sardes, y anexionando su reino. La gran metropolis
comercial griega de Mileto, en la costa anatolia, rapidamente concertdé un
tratado de amistad y alianza con Ciro. A partir de ese momento el avance
persa seria incontenible. En -538 las tropas persas entraron en Babilonia,
que les abrid sus puertas sin presentar batalla. Es méas, poco después fue
recibido Ciro en olor de multitudes y aclamado como libertador. Ciro se
proclamo rey de Babilonia y trat6 con respeto e inteligencia a la gran ciudad
mesopotamica, rindiendo culto a su dios nacional Marduk y restaurando sus
templos. Poco después llegaria a las ciudades fenicias, que pondrian sus
flotas a su disposicion.

La entrada de Ciro en Babilonia causdé un gran entusiasmo entre los
judios, que lo saludaron como el mesias, el ungido de Yahv¢, enviado para
liberar a su pueblo. De este fervor por Ciro se hacia eco el profeta de los



judios exiliados en Babilonia, el segundo Yeshayahu: «Asi habla Yahvé a su
ungido, Ciro, a quien ha cogido de la mano derecha, para someter ante ¢l a
las nacionesy [Is, 41; 1]. Ciro rapidamente firmo6 un decreto que permitia a
los judios regresar a su tierra y reconstruir su templo en Jerusalén. De todos
modos, la mayoria de los judios, ya bien establecidos en las feraces tierras
de Babilonia y en sus grandes ciudades, prefirieron no regresar. Como ha
seflalado Abba Eban, «Babilonia era para los judios la América de la
antigiiedad», y en ella se habian abierto paso como agricultores,
comerciantes, burdcratas y profesionales de todo tipo, echando raices y
formando comunidades prosperas y bien organizadas. Asi como la mayoria
de los actuales judios norteamericanos han preferido no emigrar al moderno
Estado de Israel, asi también la mayoria de sus antepasados babilonios
prefirieron no hacer uso del permiso de Ciro para regresar al pobre pais de
Canaan.

En -530 murié Ciro y subio al trono persa su hijo Cambises (en persa,
Kambuziya), que cinco anos despu€s conquistd Egipto, del que devino
faraén. Con esto el Imperio Persa habia logrado unificar bajo su férula la
totalidad del antiguo Oriente Préximo. Por el oeste pronto hallarian los
persas el limite de su expansion en Grecia. Por el este se extenderian hasta
la India. Y sélo en -332, bajo los golpes de Alejandro Magno (en griego,
Aléxandros Mégas), se desmoronaria el gran imperio fundado por Ciro.

El principal organizador del imperio fue Dario (en griego, Darios; en
persa, Darayavaush), hijo de Cambises. El inmenso territorio quedo
dividido en provincias autonomas, gobernadas por satrapas o gobernadores
nombrados por el gran rey. Un eficiente programa de construccion de
carreteras y organizacion de postas permitia la facil comunicacion y la
rapida transmision de d6rdenes y noticias entre las capitales del imperio
Persa, Susan, Babilonia y las lejanas satrapias. Una unica lengua
administrativa —el arameo— servia de lingua franca y hacia posible el
funcionamiento de la burocracia imperial. Las pesas y medidas fueron
también unificadas. Y el sistema monetario se extendio a todas las zonas del
imperio, muchas de las cuales no habian conocido hasta entonces mas que
la economia de trueque. Una nueva y estandarizada moneda de oro —



llamada darikos por los griegos— era aceptada y usada como medio
universal de pago.

Cada provincia tenia que contribuir con sus tributos a las cargas del
imperio. La rebelion estaba duramente castigada. Por lo demaés, los diversos
pueblos del heterdclito imperio gozaban de completa libertad para practicar
sus tradiciones, costumbres, religion y lengua. El Imperio Persa desconocia
el afan homogenizador o proselitista, el nacionalismo o el fanatismo
religioso o cultural. Adoptaron el arameo como lengua administrativa por
razones practicas: era la lengua mas extendida y la mas facil de escribir,
gracias al sistema alfabético de escritura que empleaba. Pero no se les paso
por la imaginaciéon imponer la lengua persa a nadie. Los monarcas y
aristocratas persas profesaban la religion de Ahura-Mazda, predicada por
Zarathustra, pero tampoco se les ocurria tratar de imponérsela a nadie. Més
bien honraban y protegian a todas las numerosas religiones, dioses y
templos de su inmenso imperio. Y en todo esto los judios no fueron
excepcion, recibiendo el permiso y el apoyo de los reyes persas para la
practica de su religion y la reconstruccidn de su templo.

Poco después de la autorizacion original de Ciro, miles de judios
volvieron a Jerusalén, sufriendo seguramente una gran decepcion. Lo que se
encontraron no fue la idealizada patria de sus suefios, en los que resonaban
todavia los ecos de la supuesta pasada grandeza, sino un territorio pobre y
abandonado, con los campos mal cultivados (tras la partida de sus duefios),
las murallas derruidas, las casas medio en ruinas, sin independencia politica
y, para colmo, con una poblacion que practicaba cultos sincretistas,
combinando el de Yahvé con los de otros dioses, en contraste con la
insistencia de los judios exiliados en no adorar mas que al celoso Yahvé.
Precisamente por ello los judios retornados del exilio se negaron
tajantemente a permitir que los «samaritanos», como llamaban ahora a los
habitantes del pais, colaboraran en la reconstruccion del templo de Yahveé,
segun su deseo.

En -522 subi6 al trono Dario, que dos afios despu€s volvid a permitir y
fomentar mediante un nuevo decreto la reconstruccion del templo de Yahvé.
Esta se inici6 en -520, animada por los profetas Haggay y Zejaria y dirigida
por el jefe civil de Judea (nombrado por los persas), Zerubabel, y por el



sumo sacerdote, Yeshuia. Cinco afios después el nuevo templo de Jerusalén,
inspirado por lo que pensaban que habia sido el de Salomén, pero mucho
mas modesto en su decoracion, fue solemnemente inaugurado. Los judios
estaban exultantes. Se decia que Zerubabel era descendiente de la casa de
David, incluso se decia que era el meshiaj (mesias, ungido) llamado a
restablecer la monarquia. Probablemente el rumor llegaria a oidos de los
persas, que, Interpretandolo como sedicion, hicieron desaparecer
rapidamente a Zerubabel. Ya no se volveria a hablar mas de la dinastia
davidica.

Entre -515 y -458 el fandtico entusiasmo religioso de los exiliados
retornados decayo y los cultos sincretistas volvieron a predominar en Judea.
De hecho, el judaismo del exilio en Babilonia habia introducido una serie
de elementos nuevos en el yahvismo, desde la exagerada santificacion del
shabbat (ligada a la adopcion de la semana babilonica de siete dias) y la
obsesion por la pureza ritual hasta la insistencia en la monolatria (adoracion
de un solo dios) e incluso el monoteismo. Los pobladores locales, aunque
yahvistas, no conocian dichas novedades y practicaban un sincretismo laxo
y tolerante. Los exiliados retornados se consideraban a si mismos como los
verdaderos judios y calificaban de herejes, cananeos y samaritanos a los
habitantes del pais. Los campesinos, los aristocratas y parte de los
sacerdotes eran sincretistas y tolerantes. Los exiliados retornados eran
monolatristas fanaticos y moralistas puntillosos e intransigentes. Ademas,
contaban con buenas conexiones con los judios de Babilonia y con la corte
imperial.

Los judios ortodoxos (es decir, monolatristas) hicieron creer al gran rey
persa que la poblacién de Judea deseaba el establecimiento de una teocracia
sacerdotal en su region. En -458 el gran rey envi6 al sacerdote y escriba
judio Ezr4d desde Babilonia a Jerusalén, para poner en marcha la reforma.
Ezra inmediatamente tratd de establecer un sistema politico teocratico, en el
que todo el poder, tanto civil como religioso, estuviera en manos de los
sacerdotes del templo. Ademas, traia de Babilonia el texto revisado de la
Tord, que ¢l mismo leia en hebreo y explicaba en arameo con gran
elocuencia, tratando de entusiasmar al pueblo a favor de su reforma. Trato
también de atajar el sincretismo y el peligro de pérdida de la identidad



religioso-nacional mediante el aislamiento completo de los judios, a los que
prohibié que se casaran con no judios, pues tales matrimonios mixtos eran
«impuros». Los que ya estaban casados con gentiles debian divorciarse de
sus esposas o maridos y repudiar a sus hijos. Esta politica de Ezrd causo
gran irritacion entre amplios sectores de la poblacion y entre los paises
vecinos, que habian casado a sus infantes con judios.

El ideal teocratico de Ezra fue reavivado poco después por el judio
Nehemia, que habia sido copero real de Artajerjes (en persa,
Artahshayarsha; en griego, Artaxerxes) y fue enviado como gobernador
persa de Judea en -445. Logr6 permiso del rey para reconstruir las murallas
defensivas de Jerusalén. Para llevar adelante la reforma teocratica, tratd de
ampliar el partido favorable a la misma, ganandose el favor de la plebe y de
los levitas. A la plebe de Jerusalén Nehemia concedid la rescision de todas
las deudas y la abolicion de los intereses. Los levitas eran unos sacerdotes
locales tradicionales que se habian quedado sin trabajo al centralizarse el
culto y los sacrificios en el templo de Jerusalén. Nehemiéd establecid un
impuesto del 10% sobre la produccidn agricola, destinado a mantener a los
levitas, que pasaron a ser una especie de vigilantes religiosos, encargados
de velar por la pureza del templo y por el cumplimiento de los preceptos
religiosos por parte de la poblacion. Ademas, Nehemid contaba (como
gobernador que era) con el apoyo de la guarnicion militar persa. Apoyado,
pues, en la plebe, los levitas y los soldados, logré finalmente imponer las
leyes religiosas, incluida la prohibicion del matrimonio con los no judios,
haciendo uso para ello incluso de la tortura y el exilio. Durante los siglos
siguientes, Judea seria una teocracia centrada en el templo de Jerusalén y un
bastion del judaismo ortodoxo e intransigente.

Los cien afios de dominio persa que todavia quedaban fueron una época
pacifica y tranquila. Sometido el Levante entero a la paz persa, el pais de
Canadn no conoci6 la independencia, pero tampoco la guerra. La unica
opresion a que estaba sometida la poblacion de la pequeiia provincia
autonoma de Judea era la autoejercida por su propia casta sacerdotal,
constituida en teocracia intolerante y obsesionada por la separacion del
resto de la poblacion de los judios «auténticos», a los que encerraba asi en
un gueto de su propia creacion.



Durante los dos siglos de teocracia yahvista bajo tutela politica persa, la
influencia cultural de la religion de los persas se hizo sentir sobre el
judaismo, como era de esperar. En los textos de esa época aparecen por
primera vez temas tipicos de la religion mazdeista, pero completamente
ajenos al yahvismo preexilico, tales como la figura de Satan, las jerarquias
de angeles y demonios, el juicio final y la inmortalidad del alma. En el
lyyvob (Job) y en el Dibré ha-yamim (Crénicas) aparece Satdn como el
adversario de Dios y factor del mal, en claro reflejo de la concepcion
dualista persa. A la idea de un Satan opuesto a Dios se une la de un juicio
final y una vida después de la muerte, con premios para los humanes que en
esta vida hubieran estado con Dios y castigos para los que hubieran estado
con Satan. Estas ideas persas, a través del judaismo, acabarian pasando al
cristianismo y al islam.



Bajo las monarquias helenisticas

Tras su victoria en Issos (-333), todo el Levante, incluida Palestina,
cayd en manos de Alejandro Magno. Con ello acababan dos siglos de
dominio persa y se iniciaba un siglo y medio de dominio griego (macedon).
Los judios recibieron cortésmente a Alejandro y, desde luego, no opusieron
resistencia alguna a sus tropas. Ya estaban acostumbrados a la dependencia
politica. Cambiar la persa por la macedona no les importaba gran cosa
mientras se respetasen sus costumbres y tradiciones, como habian hecho los
reyes persas y como también les prometio Alejandro.

Bajo los persas los judios habian vivido en paz. Tras la muerte de
Alejandro en -323, la paz se acab0. Sus sucesores (diddokhoi) se enzarzaron
en una continua serie de guerras de todos contra todos, que no dejaron de
afectar a la tierra de Canaan, tanto por el paso de los diversos ejércitos
como por las batallas que alli tuvieron lugar. So6lo a partir del -301 se
restablecié la paz. Para entonces el pais estaba ya firmemente bajo el
dominio de la monarquia helenistica de los Ptolemaios, con sede en
Alejandria, y asi seguiria durante los cien afios siguientes.

La situacion politica de los judios apenas cambié con el paso del
dominio persa al griego-ptolemaico. La region de Judea seguia gozando de
autonomia interna, bajo la autoridad del sumo sacerdote del templo de
Jerusalén. Los monarcas de Alejandria (al igual que antes los persas) no se
inmiscuian en asuntos religiosos ni culturales. Su Unica preocupacion era
cobrar los impuestos asignados a cada region. Precisamente la influyente
familia judia de los Tobiadas ejercia desde mediados del siglo -I11 la funcion
de recolectores de impuestos, lo que no so6lo condujo a su enriquecimiento,
sino también a su rapida helenizacidn, por conveniencia y por imitacion de



los modales de la corte de los Ptolemaios, con la que estaban en frecuente
contacto.

El reino de los Ptolemaios estaba mas centralizado y burocratizado que
el de los Seléucidas. Entre los judios influyentes de Palestina se fue
abriendo camino una corriente de opinidon favorable a los Seléucidas. Por
ello cuando Antiokhos III Megas invadié Palestina, Jerusalén se le entrego
sin resistencia y ¢l mismo fue aclamado por el consejo de ancianos y por el
sumo sacerdote, que pertenecia al partido proseléucida y que ayud¢ al rey a
desalojar a la guarnicion egipcia de la ciudad. Tan buen recibimiento fue
correspondido por Antiokhos III no sélo con la reafirmacion del derecho de
los judios a seguir viviendo de acuerdo con sus tradiciones, sino incluso con
un claro reforzamiento de la autoridad y los privilegios del templo. EI sumo
sacerdote fue oficialmente reconocido como el representante legitimo de
Judea, los sacerdotes quedaron exentos de impuestos y los mandamientos
de la Tora se convertian en ley oficial de la region.

Antiokhos III Megas, que tantas victorias habia obtenido en su brillante
carrera, fue finalmente derrotado por los romanos, que por el tratado de
Apamia (-188) lo obligaron (a ¢l y a sus sucesores) a pagar altisimas
reparaciones, lo que fue el principio del fin del reino seléucida. A partir de
entonces, la preocupacion principal de sus monarcas fue la de como obtener
suficiente plata para pagar a los romanos lo acordado en Apamia.

Durante la €poca helenistica la mayor parte de los judios, los que
constituian la denominada didspora (del griego diaspora, «dispersiony»), ya
no vivian en Palestina, sino que estaban desparramados por los diversos
centros helenisticos. Ya durante la ultima época del primer templo, antes de
la caida de Jerusalén en manos de Nabu-kudurri-usur, bastantes judios
habian huido a Egipto. Muchos de los que quedaron en su tierra fueron
deportados a Mesopotamia. Mas adelante, y tras la muerte de Alejandro, las
guerras de los diddokhoi provocaron nuevas salidas de judios de su tierra,
como prisioneros o como refugiados. Luego, ya restablecida la paz, otros
marcharon a establecerse en las nuevas ciudades fundadas por los monarcas
helenisticos, que concedian atractivas ventajas a los nuevos colonos. Las
florecientes relaciones comerciales, finalmente, llevaron a muchos judios a
buscar fortuna en los nuevos centros mercantiles del Mediterraneo



helenistico. Asi, hacia el siglo -11 cientos de miles y quiza millones de judios
vivian fuera de la tierra prometida, en lugares como Alejandria, Babilonia y
Antiokhia.

Las minorias ¢tnicas establecidas en las ciudades helenisticas
constituian corporaciones de derecho publico —politéumata— y gozaban
de un estatuto especial de autonomia que les permitia una cierta autogestion
y una jurisdiccion interna propia de acuerdo con sus leyes tradicionales. En
una ciudad helenistica podia haber una politeuma de los persas, otra de los
macedones, otra de los judios, etc. La maxima autoridad interna de la
comunidad era el ethnarkhes, que actuaba ademds como juez supremo,
asesorado por un consejo de ancianos.

La comunidad judia de Egipto estaba completamente helenizada, por lo
que necesitaba que la Biblia se tradujese del hebreo al griego para poder
entenderla, empresa que se llevd a cabo por esta época y dio lugar a la
famosa traduccion llamada la «Septuagintay. Una nueva oleada de
refugiados judios que llegd tras la destitucion del sumo sacerdote Onias III
por el monarca seléucida Antiokhos IV construy6 una réplica del templo de
Jerusalén en pleno delta del Nilo, réplica que estuvo en uso cultico hasta su
cierre en el afio 71. La importante comunidad judia de Babilonia estuvo
bajo el dominio seléucida hasta -160, en que pasé a depender del nuevo
Imperio Partho.

Las comunidades judias de la diaspora vivian en un cierto equilibrio
entre la fidelidad a sus tradiciones y creencias, por un lado, y su asimilacién
al nuevo y ancho mundo helenistico. Sus privilegios como politeuma
incluian el derecho a descansar el shabbat y la exencion de la obligacion de
rendir culto a los reyes o a otros dioses distintos de Yahvé, todo lo cual les
permitia seguir cumpliendo los preceptos basicos de su religion. Por otro
lado, los judios habian adoptado la lengua griega y tomaban parte activa en
la vida cultural, econdmica e incluso politica de sus ciudades, logrando
algunos la categoria de ciudadanos.

Mas conflictivo resultd el incipiente proceso de helenizacion para los
judios que se habian quedado en la tierra de Canadn. Alli la sociedad judia
se habia estratificado tanto econdémica como culturalmente. Las familias
acomodadas, que mantenian mas contacto con el mundo exterior y con las



cortes helenisticas (primero de los Ptolemaios y luego de los Seléucidas), se
habian ido helenizando poco a poco. Hablaban griego, la lengua del
comercio, la politica y la cultura internacional, viajaban y se habian hecho
tolerantes y laxos en temas religiosos y morales. Si uno aceptaba una
invitacion a comer en una corte helenistica, no podia esperar que la comida
fuera kosher, es decir, que se preparase conforme a las estrictas normas de
la Tord. Sin embargo, las capas bajas de la poblacion, que no viajaban ni
tenian contactos mas allad de su terrufio, seguian hablando en arameo y
practicando la religiosidad tradicional de un modo estricto e intolerante.
Asi, mientras que los acomodados helenizantes veian en la helenizacion un
progreso y pretendian convertir a Jerusalén en una pdlis, cuyos ciudadanos
serian ellos, los tradicionalistas y los piadosos (jasidim) consideraban ese
proceso una abominacién y a sus promotores como traidores a su pueblo y a
su dios.

A todo esto, habia accedido al trono seléucida el rey Antiokhos IV
Epifanés, que no sabia como reunir la plata necesaria para pagar a los
romanos las reparaciones exigidas por el tratado de Apamia. Malas lenguas
le habian hecho saber que el tesoro del templo de Jerusalén rebosaba de
plata, acumulada a través de los siglos mediante donaciones de los judios no
so0lo de Palestina, sino también de Alejandria, Babilonia y otras prdosperas
comunidades de la diaspora. Pero el sumo sacerdote, el tradicionalista
Onias III, no estaba dispuesto a entregar plata del templo al rey. Quien si
estaba dispuesto a tales entregas era Yason —el helenizado hermano de
Onias—, segun lo hizo saber al rey, que rapidamente lo nombrd sumo
sacerdote, en sustitucion de su hermano, rompiéndose asi el principio
hereditario. El nuevo y helenizado sumo sacerdote introdujo en Jerusalén un
gimnasio, donde los hombres podian hacer gimnasia desnudos (como en las
ciudades griegas), con gran escandalo de los tradicionalistas. De todos
modos, la plata que Yason estaba dispuesto a entregar al rey tenia un limite.
Su primo Men¢laos ofrecid6 a Antiokhos IV toda la plata que quisiera y
obtuvo el puesto de sumo sacerdote en su lugar.

En -167 Antiokhos IV estuvo a punto de conquistar Egipto, pero en el
ultimo momento los romanos se lo prohibieron, por lo que tuvo que
retirarse con las manos vacias y con gran frustracion por su parte. Mientras



tanto, Jerusalén era un hervidero de luchas civiles. Yason se rebeld contra
Menélaos, los piadosos luchaban contra los helenizantes, y nadie hacia caso
de los edictos del rey. Antiokhos, de muy mal humor tras su abortada
campafia egipcia, estaba cansado de los continuos problemas que el
particularismo judio causaba en su reino. Entr6 en Jerusalén al frente de sus
tropas, establecid una guarnicion militar permanente en la ciudad (en la
fortaleza Akra), erigi6 en medio del templo una estatua a Zeus y prohibi6 la
observancia del shabbat y la practica de la circuncisiébn, que era
considerada por los griegos como una salvajada. Todas estas medidas
resultaban una afrenta directa a los judios ortodoxos, y en especial a los
jasidim, que —indignados y ofendidos— no veian otra respuesta posible
que la rebelion.



Rebeliéon e independencia bajo los
Hasmoneos

Al frente de la rebelion se puso Matatiahu (de la familia de los
Hasmoneos), que se retird a las montafias en compafiia de sus hijos y de
numerosos seguidores. Desde alli inicid una auténtica guerra de guerrillas
contra las autoridades seléucidas, acompafiada de crueles represalias contra
los judios colaboracionistas, que acataban los decretos de Antiokhos. Pronto
(en -166) muri6 Matatiahu, y fue sucedido en el mando de la guerrilla por
su fogoso hijo Judas Macabeo (en hebreo, Yehudd ha-Maqqabi), asi
llamado por ser como un martillo (magqgaba, en hebreo) para sus enemigos.

Durante tres afios de duros combates, utilizando la sorpresa, la
emboscada, la astucia, el engafio, el coraje y un buen servicio de
informacién, asi como teniendo indudable buena suerte, Judas logrd
derrotar repetidamente a los ejércitos seléucidas. En diciembre de -166
entrd victorioso en Jerusalén y, ademas de poner sitio a la fortaleza Akra,
donde se refugiaba la guarnicion seléucida y los judios helenizantes, limpio
y purifico el templo y restaur6 solemnemente el culto ortodoxo a Yahve.
Esa purificacion y restauracion es desde entonces celebrada cada afio por
los judios como fiesta del Janukd. Aunque el nuevo rey seléucida,
Antiokhos V, estaba dispuesto a revocar los edictos de su padre y a devolver
a los ortodoxos el control del templo, los rebeldes no aceptaron el fin de sus
hostilidades contra los judios helenizantes y colaboracionistas. La guerra se
reanudé y de nuevo vencié Judas Macabeo, que ademas logroé un resonante
éxito diplomatico, enviando una delegacion a Roma y obteniendo un tratado
de amistad y alianza con los romanos, la potencia hegemodnica del



momento. Los romanos estaban encantados de hacer cualquier cosa que
pudiera debilitar al reino seléucida, y Judas, por su parte, obtenia para su
causa un importante espaldarazo y un aire de respetabilidad. Judas Macabeo
murid luchando en -160.

A Judas sucedid su hermano Yonatan, que utilizé las rivalidades entre
los varios aspirantes a la sucesion del trono seléucida para hacerse nombrar
oficialmente sumo sacerdote y gobernador de Judea. Cayo en la trampa de
uno de ellos y perdio la vida, siendo sucedido por su hermano Simon, el
unico hijo superviviente de Matatiahu.

Simon conquistd finalmente la fortaleza de Akra, consolidando asi el
dominio rebelde sobre Jerusalén. Ademas, prestd su ayuda al rey Demetrios
IT contra el pretendiente Trifon, que habia matado a su hermano, a cambio
de la cual el rey seléucida admiti6 en -142 la exenciéon de impuestos de
Judea y wvirtualmente su independencia. En -140 una asamblea
extraordinaria del pueblo y el sacerdocio judio se reunié en Jerusalén y
nombré a Simén sumo sacerdote del templo, comandante del ejéreito y
etnarca o gobernante nacional, decidiendo ademas que este supremo poder
se transmitiera a sus descendientes, con lo cual quedaba juridicamente
asentada la dinastia de los Hasmoneos. Aunque no llego a adoptar el titulo
de rey, la asamblea le confiri6 las prerrogativas y simbolos propios de la
realeza. Como rezaba el documento oficial:

Los judios y los sacerdotes han determinado que Simoén sea su
comandante y sumo sacerdote para siempre, hasta que surja un
profeta digno de fe; que sea su jefe militar y se ocupe del templo, de
la supervision de las obras, del gobierno del pais, de las armas y de
las fortalezas; que sea obedecido por todos, escribiéndose en su
nombre todos los documentos oficiales; y que se vista de purpura y
lleve oro. No se permitira a nadie del pueblo ni de los sacerdotes
rechazar ninguna de estas cosas, ni oponerse a lo que ¢l haya dicho,
ni reunir asamblea en la region sin su permiso, ni vestirse de purpura
ni abrocharse con broche de oro [Mac, 14; 41-44].



Simon todavia rechazd un ataque del rey seléucida, pero fue asesinado
(junto a dos de sus hijos) por su propio yerno.

A Simoén sucedié su Unico hijo superviviente, Yoannes Hirkanos, que
siguid guerreando contra los reyes seléucidas, cada vez mas débiles, y
ampliando la base territorial de su propio reino. Conquistd y anexiond
Idumea, Samaria y parte de Jordania. Obligé a los idumeos a convertirse al
judaismo o a abandonar su pais. En Samaria destruyo el templo samaritano
del monte Geritzin. Fue sucedido por su hijo Judea Aristobulos, que en -104
adopt¢ el titulo de rey, ademas del de sumo sacerdote, con gran irritacion de
los jasidim, que pensaban que ambos cargos eran incompatibles. Continud
la politica expansiva de su padre, completando la conquista de Galilea, a
cuyos habitantes obligd a convertirse al judaismo. Fue depuesto por su
hermano y sucesor, Aléxandros Yannai, que conquistd gran parte de la
Transjordania, de Moab y de las ciudades de la costa, alcanzando con ello el
reino de los Hasmoneos su maxima extension territorial, casi comparable a
la del legendario reino de Salomoén. Sin embargo, la creciente helenizacion
de su corte condujo a una revuelta popular, atizada por los fariseos (en
hebreo, perushim), que logrd sofocar. Fue sucedido por su viuda, Aléxandra
Salomé.

La primera reaccion de los judios ante los edictos de Antiokhos IV
contra su religion habia sido de resistencia pasiva y de idealizacion del
martirio, como se aprecia en las historias edificantes escritas en aquella
¢poca, como los libros de Daniel, de Tobias y de Judit. Pronto Matatiahu y
Judas Macabeo dieron un giro a la situacion, optando por la revuelta activa
y la guerra de guerrillas, que acabd obteniendo la independencia. La
rebelidn, tanto o mas que contra la monarquia seléucida, se dirigia contra
los judios helenizantes, normalmente de clase elevada y odiados por la
plebe y los piadosos. El triunfo de la rebelion dio lugar a un Estado
religiosamente mucho mas intolerante y tiranico que el de los persas, los
Ptolemaios o los Seléucidas. El Estado de los Hasmoneos obligaba por la
fuerza a la poblacion de los territorios conquistados a circuncidar sus
prepucios y a convertirse al judaismo, prohibiendo sus religiones locales,
cosa totalmente desacostumbrada en el mundo antiguo.



Los judios mismos estaban divididos en diversas sectas o partidos
religiosos. Asi, los saduceos (en hebreo, sadugim) o sacerdotes
presuntamente descendientes de Sadoq, sumo sacerdote bajo David,
constituian una aristocracia sacerdotal y conducian el culto oficial en el
templo de Jerusalén. Fieles a la mas vieja ortodoxia, so6lo aceptaban la 7ord,
pero no las otras partes de la Biblia, ni las creencias de origen persa
incorporadas al judaismo postexilico, por ejemplo, en los angeles y
demonios, en la inmortalidad del alma, en el juicio final o en la
resurreccion. Quienes si aceptaban todas estas nuevas creencias eran los
fariseos o perushim (los «separados», quizas porque los sadugim los
mantenian separados del Sanedrin o asamblea religiosa legislativa, quizas
porque ellos se separaban de los demas por su exagerada piedad). Los
fariseos eran de extraccidén social mas baja que los saduceos y estaban
mucho menos helenizados que ellos. Descendientes de los piadosos
(jasidim) de la primera hora de la rebelion, fueron los fariseos, con sus
creencias en el mesias, en la inmortalidad, en el juicio final y en la
resurreccion, los que acabarian imponiendo su punto de vista en el judaismo
posterior € incluso en el cristianismo y el islam. Con frecuencia opuestos a
los ultimos reyes Hasmoneos, que cada vez se comportaban mas como
tipicos monarcas helenisticos, mas preocupados por su poder que por la
religion de la que eran sumos sacerdotes, s6lo con la reina Salomé
mantuvieron buenas relaciones, a pesar de haberse sublevado previamente
contra su antecesor y marido.

A la muerte de la reina Salomé, sus dos hijos entablaron una guerra civil
por su sucesion. Mientras tanto, el general romano Pompeyo, tras derrotar
al temible Mithridates, acababa de conquistar los restos del reino seléucida,
convirtiéndolos en la provincia romana de Syria. Pompeyo lleg6 el afio 63
frente a Jerusalén, que asedi6 y conquistd con tanta mayor facilidad cuanto
que los judios estaban mas preocupados por sus conflictos internos que por
la invasion que se les venia encima. Pompeyo nombro a Hirkanos, uno de
los dos hijos de Salomé, sumo sacerdote y etnarca de una Judea reducida
territorialmente a sus estrechas fronteras tradicionales. Todas las conquistas
de los Hasmoneos se perdieron. También se perdido la independencia
politica. Y la monarquia fue abolida. Con ello terminaba el siglo de



independencia judia bajo la dinastia hasmonea y se iniciaba un periodo de
varios siglos de dominacion romana. Tendrian que pasar dos mil afios hasta
que los judios volvieran a tener un Estado independiente propio.



3. LABIBLIA

El judaismo es la religion libresca por excelencia, basada en la transmision
y comentario de los libros sagrados, que siguen ocupando el lugar de honor
en la sinagoga. Otras religiones surgidas del judaismo, como el cristianismo
y el islam, también han heredado ese caracter libresco e incluso gran parte
de los textos. Los libros sagrados de los judios (la Biblia hebrea) también
son sagrados para los cristianos, que los consideran como su Antiguo
Testamento, y son presupuestos por gran parte del Qur’an, la escritura
sagrada del islam.

La palabra latina Biblia viene del griego ta biblia (plural de biblion,
«libro» o «rollo») y significa «los libros». Se utilizd para referirse a los
libros por antonomasia, los libros sagrados de los judios, que ellos dividian
en tres grupos: la Tord o «Ley», los Nevi’im o «Profetas» y los Ketubim o
«Escritosy. Para referirse a todos esos libros juntos, los judios utilizan el
acronimo TaNaK, que reune la primera letra del nombre hebreo de cada uno
de los tres grupos. Por tanto, el Tanak es la Biblia hebrea.



La Tora

Los cinco libros de la Tord y los cuatro primeros libros de los Nevi'im
constituyen la parte mas antigua de la Biblia. En ellos se recogen multitud
de elementos diversos, poemas populares, viejas leyendas hebreas, mitos
tomados de otras culturas de Oriente Préximo, tradiciones locales,
anécdotas edificantes, historietas ad hoc para justificar ciertos usos y
normas, recuerdos idealizados, narraciones histéricas, arengas, leyes,
preceptos morales y toda una ideologia religiosa y nacional.

Los cinco libros de la Tord son también conocidos como el Pentateuco
(del griego pentdteukhos, «Cinco volimenes»). Cada uno de ellos tiene
como nombre una de sus primeras palabras, segin costumbre habitual en el
mundo semita:

El primero se llama Bereshit (Al principio, en hebreo), pues comienza
con las palabras: «Al principio cred Elohim los cielos y la tierra». También
se conoce como Génesis (en griego, «generaciony), pues recoge los mitos
de generacion o creacion del mundo, asi como las historias legendarias de
los primeros patriarcas.

El segundo libro es Shemot (Los nombres), pues comienza con las
palabras «Estos son los nombres de los hijos de Israel que entraron en
Egipto...». También se conoce como Exodo (del griego éxodos, «salida),
pues narra la salida legendaria de los israelitas de Egipto, conducidos por
Moshé.

El tercer libro es Wa-igrda (Llamo), pues empieza con las palabras:
«Llamo, pues, Yahvé a Moshé...». También se conoce como Levitico, por
alusion a los levitas o sacerdotes hereditarios, ya que todo el libro esta
dedicado a preceptos liturgicos sobre el templo y los sacrificios, asi como a



normas detalladas sobre la pureza o impureza de las practicas alimentarias y
sexuales.

El cuarto libro se llama Ba-midbar (En el desierto), pues sus primeras
palabras son: «Yahvé hablo a Mosh¢é en el desierto de Sinai...». Es una
continuacion del anterior, y se conoce también como Numeros, por las
enumeraciones y censos de las doce tribus de Israel que contiene.

El quinto libro es Debarim (Palabras), que empieza asi: «Estas son las
palabras que habld Moshé...». También se conoce con el nombre de
Deuteronomio (del griego deuteronomion, «Segunda ley»), pues en €l se
propugna una absoluta centralizacion del culto, contraria a las
prescripciones del Shemot.

Tradicionalmente los judios han atribuido la autoria de los cinco libros
de la Tord al mismisimo Mosh¢, aunque diversos pasajes muestran que ello
es imposible, como primero puso de relieve el judio espafiol Abraham Ibn-
Ezra (s. xi1) y, ya en el siglo xvii, sefialaron Thomas Hobbes, Isaac la
Peyrere y, sobre todo, el gran fil6sofo judio Baruj de Spinoza (en el capitulo
VIII de su Tractatus theologico-politicus).

La Tora es un cajon de sastre de textos recogidos y redactados en
épocas distintas por autores y editores diferentes. Esta pluralidad de
origenes da lugar a contradicciones desde las primeras paginas. Asi, al
principio del Bereshit (o Génesis,), nos encontramos con dos historias
distintas de la creacion del hombre. En la primera (Gen, 1), el dios creador
se llama Elohim, en la segunda (Gen, 2), Yahv¢, aunque un editor posterior
tratd de unificar la terminologia, afiadiendo el nombre de Elohim al de
Yahveé. La primera es un caso de creacion por la palabra: «Entonces dijo
Elohim: Hagamos al hombre a imagen nuestra, a nuestra semejanza, para
que domine los peces del mar y las aves del cielo y los ganados...». La
segunda es un caso de creacion por el barro: «Entonces Yahvé model6 al
hombre de arcilla del suelo, sopld en su nariz aliento de vida...». En la
primera historia, Elohim crea desde el principio hombres y mujeres: «Creo,
pues, Elohim al ser humano a imagen suya, a imagen suya lo cred, macho y
hembra los creo». En la segunda, Yahvé inicialmente crea al hombre y solo
mas tarde le saca una costilla y a partir de ella crea a la mujer:



Asi, pues, Yahvé Elohim infundi6 un sopor sobre el hombre, que
se durmio; entonces le tomo una de las costillas, cerrando con carne
su espacio. Luego Yahve transformd en mujer la costilla que habia
tomado del hombre...

En el siglo xviir el médico francés Jean Astruc llamo la atencion sobre
el hecho de que ciertos pasajes de la 7ora siempre usan el nombre Elohim
para referirse a Dios, mientras que otros sistematicamente emplean Yahve,
lo cual fue el origen de la distincion entre una inicial recopilacion elohista y
otra yahvista. Los expertos biblicos distinguen al menos cuatro fuentes,
estratos o tradiciones en el texto de la 7ora:

1) Una fuente yahvista, recopilada inicialmente en los siglos -1X y -
viil en el reino del Sur, en Judea, por sacerdotes levitas y que
contenia las tradiciones sobre Moshé¢ y la huida de Egipto. Yahvé, el
dios tribal de los judios del sur, se presenta con rasgos
antropomorfos y se dirige directamente a los hombres. Esta fuente
exalta continuamente a la dinastia davidica, que reinaba en
Jerusalén.

2) Una fuente elohista, recopilada inicialmente en el reino del Norte,
en Israel. Elohim, el dios tribal de Efraim y otras tribus del norte, se
nos presenta como mas distante, apareciéndose a los hombres solo
en suefios o a través de angeles intermediarios. Poco después de la
invasion asuria del reino del Norte y de la caida de Samaria en
manos de Shalmaneser V en -721, algun sacerdote del norte huyé a
Judea con sus escritos. Bajo el rey Hezekia se redactd una primera
version combinada de los textos yahvistas y elohistas, a fin de
fortalecer la unidad nacional de los huidos del norte con la
poblacion establecida de Judea.

3) Una fuente llamada sacerdotal, que se ocupa de fijar lo relativo al
culto y a los ritos. A Dios se lo presenta como justo y puntilloso mas
que como fiel o misericordioso. Se denosta a Moshé y se ensalza a



su hermano Aaron, por lo que se supone que fue originada en un
circulo de sacerdotes aaronidas. Sus tradiciones fueron reelaboradas
durante el exilio en Babilonia y sus textos fueron redactados hacia
-500, ya de vuelta en Jerusalén. Se insiste en respetar el shabbat y
en la circuncision. Y el exilio se interpreta como castigo divino por
el olvido de la alianza por parte de los israelitas.

4) Una fuente deuteronomista, que, como su nombre indica, incluye
el quinto y ultimo libro de la Tord, el Debarim o Deuteronomio, que
es obra de los sacerdotes del templo de Jerusalén de la época de la
reforma religiosa de Yoshiyahu. El ntcleo del Debarim es el famoso
libro de la ley «descubierto» por los sacerdotes de esa época (hacia
-622) en el templo y que confirmaba todas sus pretensiones al
monopolio cultico. Poco después de la reforma de Yoshiyahu,
Jerusalén fue conquistada por el rey babilonio Nabu-kudurri-usur II
y la clase dirigente ludia, exiliada a Babilonia. Los textos
deuterononustas fueron reeditados y, ademas, se redacto de nuevo el
libro 2 de Reyes, intercalando a posterior «profecias» ad hoc en las
que Yahvé advierte del castigo que se avecina.

Durante el exilio en Babilonia y bajo el Imperio Persa, finalmente, toda
la 7ora fue revisada, interpolada con multiples afiadidos que reflejaban las
nuevas circunstancias, normas y preocupaciones y estructurada en una
forma proxima a la actual. Es probable que Ezra, que en el siglo -v leia y
explicaba publicamente la 7ora en el templo reconstruido, desempefiase un
papel importante en esa redaccion final. En resumen, parece que los textos
de la Tora empezaron a ser compuestos en la época de los dos reinos de
Israel y Judea (siglos -x al -vir), fueron reelaborados, ampliados, puestos
por escrito y ordenados en la época de Josias y del exilio babilonico (siglos
-vil y -VI) y recibieron su redaccion definitiva durante la época persa, ya en
los siglos -V y -Iv.

A pesar de la abigarrada variedad de elementos que contienen, los
judios siempre vieron en estos libros una unidad profunda y un tema béasico:



el tema de la alianza que Yahvé habia establecido con su pueblo, el pueblo
de Israel. Yahvé protegeria a su pueblo y le entregaria la tierra prometida, el
pais de Canadn. A cambio, su pueblo le seria fiel, evitando devaneos con
otros dioses, y le obedeceria sumisamente, cumpliendo lo que Yahvé
mandase. Y precisamente lo que Yahvé mandaba, la voluntad del dios de
Israel, era lo que constituia la ley, la 7ora.



Los Nevi’im

De antigiiedad comparable a los de la 7ora son los cuatro libros
llamados Nevi'im rishomin (Profetas anteriores):

El primero es Yehoshua (castellanizado, Josué), que continua la historia
legendaria de Israel narrada en la Tora. Después de la muerte de Moisés, y
bajo la direccidon de Josug, los israelitas conquistan el pais de Canaan y se lo
reparten entre sus doce tribus.

El segundo se llama Shofetim (Jueces) y contintia la narracién desde la
muerte del caudillo Yehoshuia hasta el nacimiento de Shemuel. Contiene
una serie de narraciones sobre las hazanas extraordinarias de varios héroes
liberadores o «jueces» (shofetim), que salvan a Israel en los momentos de
peligro.

El tercero se llama Shemuel, en honor del ultimo de los «jueces», con
cuyo nacimiento se contintia la narracion del libro anterior. Este libro cubre
también los reinados de los dos primeros reyes de Israel, Saal y David.

El cuarto es Melakim (Reyes). Comienza con el reinado de Salomon e
incluye la historia de los dos reinos separados del Norte (Israel) y del Sur
(Judea), hasta la derrota y desaparicion definitiva de este ultimo a manos de
los neobabilonios.

Los cuatro libros de Nevi'im rishomin tienen un trasfondo historico
continuo, que les confiere una cierta unidad. Su actual division es un tanto
arbitraria y posterior a su redaccion, a su vez larga y compleja. Parece que
primero hubo una serie de narraciones historicas distintas e inconexas, que
hacian uso tanto de leyendas y tradiciones orales como de cronicas y
registros historicos oficiales. A estas narraciones, que empalman por un
lado con el mundo legendario de Moisés y por el otro con el mundo



historico, documentado y datado de la conquista de Jerusalén por Nabu-
kudurri-usur II, se anadieron luego —en la época de la reforma religiosa de
Josias, del exilio en Babilonia y de la teocracia del segundo templo— toda
una serie de comentarios € interpretaciones, que situaban cada episodio en
un contexto teoldgico e historico-filosofico global, muy cercano a las
preocupaciones «deuterondmicas» de los autores del Debarim. Asi, en el
libro Melakim, los reyes de Israel y Judea no son juzgados en funcion de su
actuacion politica global, sino exclusivamente desde el punto de vista de su
actitud respecto a la centralizacion del culto. Si estaban a favor de la
centralizacion, se los alaba; si permitian el culto fuera del templo de
Jerusalén, se los condena.

Los elementos mas arcaicos de Nevi im rishomin superan en antigiiedad
incluso a la 7ora. Tal es el caso de la magnifica cancién de Débora (en
Shofetim), quizas el texto mas antiguo de toda la Biblia, del siglo -x1 o -X.
Los elementos historicos proceden de los siglos -x al -vi. Su revision,
expansion explicativa y redaccion final continuaron hasta el siglo -1i1.

Tal y como resultan de esa ultima revision sacerdotal, los libros nos
presentan una vision muy coherente. Yahvé cumplié su parte del pacto con
los israelitas, conduciéndolos a la tierra prometida y entregandoles el pais
de Canadn. Estos, sin embargo, frecuentemente fueron infieles a su dios,
rompiendo el pacto y no obedeciendo la ley de Yahvé. En esas ocasiones los
israelitas sufrieron derrotas y calamidades. Cuando, por el contrario, se
arrepintieron y volvieron a obedecer a Yahvé, éste los protegid y triunfaron
de nuevo. Al final, sin embargo, Yahvé se ha cansado de tanta infidelidad
por parte de su pueblo elegido y ha permitido la total aniquilacion de los
reinos de Israel y Judea.

Con la aniquilacion de sus reinos, los israelitas habian perdido la
soberania politica, la capital y el templo. Yahvé, irritado por sus pecados,
los habia abandonado. ;Qué podrian hacer para congraciarse de nuevo con
su dios? Por lo pronto, tenian que repensar su religion. Puesto que el Estado
habia fracasado, habia que restablecer el contacto con Yahvé a nivel mas
intimo y personal. Puesto que ya no habia templo, el propio corazon de cada
judio debia ser el templo de Yahve. Puesto que la nacion israelita habia sido
derrotada por sus enemigos, o bien —y esto era inaceptable— Yahvé mismo



habia sido derrotado por los dioses de los otros pueblos, o bien —dando un
audaz salto teologico— ello se debia a que Yahvé no era solo el dios de
Israel, sino que era el dios de todos los pueblos, y a todos los utilizaba como
instrumentos. Ya después de la caida de Samaria, la capital del reino de
Israel, en manos de los asurios, Yahvé —por boca de su profeta Isaias (en
hebreo, Yeshayahu)— llama a Asur «vara de mi colera y estaca de mi furor»
[10, 5]. El dios tribal y nacionalista era ahora reinterpretado como dios
universal. Si los asurios habian destruido Israel y los neobabilonios habian
arrasado Judea, ello se debia a que habian actuado como instrumentos de
Yahvé, dios universal, para castigar los pecados e infidelidad de Israel,
aunque ellos también, a su vez, sufririan el castigo de Yahvé por sus propios
pecados.

Toda esta ideologia, a la vez més intimista y mdas universalista, fue
desarrollada por los llamados profetas literarios y aparece expuesta en los
cuatro libros Nevi’im ajaronim (Profetas posteriores):

El libro Yeshayahu contiene tres partes de €pocas muy distintas. Los
capitulos 1-39 se basan sobre todo en las predicaciones del profeta Isaias,
del siglo -vii. Los capitulos 40-55 contienen las predicaciones de otro
profeta distinto (del que ignoramos el nombre y que se conoce ahora como
el segundo Isaias), que vivio dos siglos mas tarde y que dirigia sus palabras
a los judios del exilio babildnico, en la época de la conquista de Babilonia
por el persa Ciro. El resto de los capitulos son de la época del segundo
templo.

El Irmiahu contiene basicamente las predicaciones del profeta Jeremias
(en hebreo, Irmiahu), al que le toco vivir la destruccion del reino de Judea a
manos de los neobabilonios, profetizada por ¢l como castigo de los pecados
de Judea.

El Yehezgel recoge en gran parte las predicaciones y visiones del profeta
Ezequiel (en hebreo, Yehezgel), dirigidas a los desterrados de la época del
exilio, animandolos a no hacer depender su fe de la existencia del templo y
anuncidndoles la futura salvacion si se convierten a Yahvé. Aqui
encontramos la primera referencia a una posible resurreccion de los
muertos, contenida en el suefio o vision del valle de los huesos.



El ultimo libro de la serie, Terey Ashar (Los doce), reline textos
proféticos mas cortos, atribuidos a doce profetas distintos: Oshea, Yoel,
Amos y otros. Los textos de Oshea y Amos, asi como los del primer Isaias,
se encuentran entre los mas antiguos de la Biblia, mas antiguos que la
mayoria de los textos de la Tora.

En todas las culturas del antiguo Oriente Proximo habia habido
chamanes, profetas o adivinos extaticos, que se sentian poseidos por sus
dioses, que hablaban a través de ellos. También los habia entre los israelitas,
sobre todo en el templo y en la corte. Pero los profetas cuyas predicaciones
recoge la Biblia eran los «profetas literarios», individuos inconformistas y
con frecuencia opuestos al templo y a la corte, que clamaban contra el
ritualismo cultual y la hipocresia. Ellos supieron expresarse con gran vigor
y elocuencia, advirtiendo, amenazando y dando esperanza. Las catastrofes
por las que paso el pueblo judio en los siglos -vii y -vi parecieron darles la
razon, por lo que sus ideas acabaron incorporandose a la corriente principal
de la tradicidon judia. Los escritos que de ellos se conservaban y los
recuerdos de sus discipulos, junto con materiales de distinta proveniencia,
fueron editados en los siglos posteriores hasta dar lugar a los libros de los
profetas posteriores que ahora conocemos.



Los Ketubim

Ademas de la Ley (7ora) y los Profetas (Nevi'im), la Biblia hebrea
contiene también una coleccion miscelanea de once libros poéticos,
sapienciales o historicos, llamados colectivamente Ketubim («Escritosy», a
secas). Varios de ellos representan la version israelita de una literatura
sapiencial internacional y topica en el Oriente Proximo antiguo, de la que se
conservan diversos textos, procedentes sobre todo de Mesopotamia y
Egipto. La palabra hebrea hajam (sabio) tiene los mismos significados que
la griega sofds: habil, diestro, prudente, competente y bien informado. Pero
desde su posible aparicion en la corte de Salomoén, la sabiduria (hojma)
laica internacional fue sufriendo entre los israelitas un proceso de
progresiva nacionalizacién y adaptacion a la religion yahvista, acabandose
por confundirse con la ley y el temor de Dios. Los sabios israelitas eran
personajes ligados al templo. De hecho, el profeta (nabi) era el poeta o
inspirado de la religion, el sacerdote era el técnico litdrgico o burdcrata de
la religion y el sabio (hajam) era el maestro y consejero. Precisamente fue
la funcion docente de los sabios como maestros la que los llevo a reunir y
conservar por escrito aforismos y textos sapienciales, a fin de servirse de
ellos en la ensefianza, ayudados incluso por diversos procedimientos
mnemotécnicos. Ademas de los escritos sapienciales propiamente dichos,
los Ketubim contienen también poemas liricos, relatos edificantes y
cronicas historico-teologicas. Los once Ketubim son:

El Tehillim o libro de los Salmos (del griego psalmos, «salmodia» o
canto acompafiado a la lira) o Salterio es una coleccion de 150 poemas
liricos, tradicionalmente atribuidos al rey David, pero en realidad obra de
diversos autores de los siglos -vii a -11. El fondo lirico mas antiguo ha



quedado finalmente asimilado al yahvismo. Todos los poemas cantan a
Yahvé, a su ley y a su templo, y contraponen el vardn justo y temeroso de
Dios al impio.

El libro de Yob (castellanizado, Job) lleva el nombre de su protagonista,
Job, santo varén a quien Dios envia todo tipo de adversidades (ruina,
muerte de sus infantes, enfermedad y dolor) para poner a prueba su fe y
sumision. Esto da lugar a una serie de lamentaciones de Job y a una
discusion con tres amigos, que acaba con la intervencion de Yahvé,
reponiendo a Yob en su anterior fortuna. El texto, vigoroso y realista, fue
escrito hacia -400.

El Mishley o libro de los Proverbios es una antologia de proverbios,
aforismos y dichos sapienciales, tradicionalmente atribuidos al rey Salomén
pero procedentes de fuentes muy diversas, tanto israclitas como extranjeras.
Su recopilacion y redaccion se efectuarian entre los siglos -viir y -1v. Las
partes mas antiguas son laicas, las mas recientes estin completamente
adaptadas al yahvismo.

Rut es un breve relato edificante sobre la superacion de sus desventuras
por dos mujeres, Noemi y su nuera moabita, Rut, escrito hacia el siglo -1v.

El Shir ha-shirim o Cantar de los cantares (es decir, el mejor de los
cantares) es una breve coleccion de ocho deliciosos poemas erdticos,
atribuidos (jcomo no!) al rey Salomon pero escritos en el siglo -v por un
poeta conocedor de la literatura erotica egipcia.

El Qohélet, asi llamado porque empieza: «Palabras de Qohélet, hijo de
David...», también conocido por su nombre griego Ekklesiatés (orador,
predicador), es una coleccion de aforismos sapienciales, que rezuma un
cierto escepticismo desengafiado. Parece que fue escrita por un solo autor
en el siglo -I11.

El Ekah (jay, como!), asi llamado por su inicio: «jAy coOmo reside
solitaria la ciudad otrora populosa!», o Lamentaciones es una breve serie de
cantos funebres por la destruccion de Jerusalén, probablemente de la época
del exilio en Babilonia, tradicionalmente atribuidos al profeta Jeremias.

Ester es una breve novela historica sobre una conspiracion contra los
judios bajo el Imperio Persa, desbaratada por la intervencion de la reina



Ester (judia ella misma) y que acaba convirtiéndose en feroz venganza de
los judios sobre sus propios enemigos. Se acabd de escribir hacia el siglo -I1.

Daniel es un libro apocaliptico, lleno de suefios y visiones. Escrito en el
siglo -1, durante la lucha de los judios contra Antiokhos IV Epifanés,
anuncia el fin de los imperios paganos y promete ya la resurreccion de los
fieles y el castigo eterno de los desertores.

Los dos tultimos libros, Ezra-Nehemia y Dibré ha-yamim (Cronicas),
que originariamente constituian una sola obra, fueron redactados en el siglo
-1v. Pertenecen al género de la historia teoldgica. El primero de ellos narra
la vuelta de los judios del exilio a Jerusalén, la reconstruccion del templo y
de las murallas bajo Ezra y Nehemia y la reorganizacion del culto. El
segundo es un resumen de la historia de Israel, desde el rey David hasta la
caida de Jerusalén. Cubre, pues, el mismo periodo que Shemuel y Melakim,
pero de un modo aun mas esquemadticamente teoldgico. Cada victoria o
derrota es obra de Dios, de cuyas manos los humanes son meros juguetes.
Solo los actos de culto tienen algun efecto real.



La nocion judaica de Dios

Los dioses del pensamiento arcaico son conceptualizaciones primitivas
de las fuerzas cosmicas. Los grandes dioses de Mesopotamia y Egipto eran
las grandes fuerzas de la naturaleza. No hacia falta fe para creer en ellos,
para creer en el Sol, la Luna, la lluvia, el viento, la tempestad, el tiempo, la
tierra o el mar. Era obvio que existian y que ejercian gran influencia en
cuanto sucedia. Como no se sabia casi nada de estas fuerzas naturales, se las
personalizaba de un modo arbitrario, se las antropomorfizaba, se las
psicologizaba y se les atribuian emociones e intenciones, como si fueran
seres humanos. También se les atribuian relaciones familiares o politicas
entre ellas o con los humanes, justificando asi, por ejemplo, el origen de la
dinastia reinante, cuyos reyes descenderian del Sol, como en Egipto, en
Japon o en el Pert de los incas.

Los judios eliminaron lo que los dioses tenian de profundo y
protocientifico, su identificacion con las fuerzas de la naturaleza, y se
quedaron con lo mas absurdo y supersticioso, su presunto caracter
psicologico y personal. Yahvé, el dios tribal de Judea, y Elohim, el dios
tribal de Efraim, eran dioses puramente personales. Posteriormente se
fundieron e identificaron por obra de los sacerdotes del templo unificado de
Jerusalén. El reino de Judea acogid a los refugiados del reino del Norte y
tratd de integrarlos en una estructura politico-religiosa unificada. En la
version final de la Biblia que ha llegado hasta nosotros los diversos
nombres divinos acaban siendo sindonimos y se afladen a posteriori unos a
otros para subrayarlo. El nombre divino que aqui transcribimos como Yahvé
se escribe en hebreo con las consonantes YHVH, pero no se pronuncia,
porque el nombre de Dios es tabu. Cuando se lee YHVH, se pronuncia



«Adonay» (el Sefior). En las traducciones actuales de la Biblia y en la
literatura pertinente se lo transcribe como Yahvé, o Yahveh, o Yahweh.

Yahve es un dios personal y antropomorfo, que habla con Adan y Eva 'y
que modela la estatua de Adan a su imagen y semejanza, lo cual implica que
Yahvé mismo debia de tener figura humana. Poco después, Adan y Eva
«oyeron ruido de pasos de Yahvé, que se paseaba por el vergel a la brisa de
la tarde» (Gen, 3). Incluso Yahv¢ cierra personalmente la puerta del arca de
Noé, una vez que se han metido en ella Noé, su familia y los animales
elegidos. En Deut, 4 se anuncia que «alli [en el exilio] serviréis a sus dioses,
obra de las manos de los hombres, de madera y de piedra, que ni ven, ni
oyen, ni comen, ni huelen». Por contraposicion, se entiende que Yahvé si
que ve, oye, come y huele. En cualquier caso, habla por los codos. Y se
enfada, se calma y se apiada. Desde luego, Yahvé no era un ser humano
normal, era un dios, tenia poderes portentosos y taumatirgicos, aparecia y
desaparecia a voluntad y decidia el curso de las batallas.

Lo mas caracteristico del dios de los judios era su caracter psicoldgico y
politico: era intolerante, mandon, celoso e irascible, como el cabecilla de
una pandilla. Este dios mandon exigia de sus subditos una obediencia
absoluta e incondicional, como veremos en el préximo apartado. Ademas,
era un dios extraordinariamente celoso, que no aguantaba que nadie del
pueblo de Israel rindiera culto a otros dioses. Y tan pronto se mostraba
amable y misericordioso como colérico e irascible. Castigaba un poco
atolondradamente, como cuando envia una peste a su pueblo que causa
setenta mil muertos por un quitame alli esas pajas respecto a la
convocatoria de un censo por David. Luego se da cuenta de Ilo
desproporcionado del castigo y se arrepiente: «Yahvé se arrepintio de la
desgracia y dijo al Angel que habia causado el exterminio entre el pueblo:
Basta ya, detén tu mano» (Sam, 24). Cuando se dejaba llevar por la ira, era
tremendamente cruel y destructivo.

He reclutado a los soldados de mi ira, entusiastas de mi honor...
El Sefior de los ejércitos revista su ejéreito para el combate.
Van llegando de tierra lejana, del confin del cielo:

el Sefior con las armas de su ira, para devastar la tierra.



Ululad, que esta cerca el dia del Sefior:

como azote del Todopoderoso llegara...

Mirad: llega el dia del Sefior,

implacable, con célera y encendido de ira,

para hacer de la tierra una desolacion...

Por la colera del Senor, el dia del incendio de su ira...
Estrellan a los nifios ante sus 0jos,

saquean sus casas, violan a sus mujeres.

Mirad: yo incito contra ellos a los medos...

Sus arcos acribillan a los jovenes, no perdonan a los nifios,
sus 0jos no se apiadan de las criaturas... [Isaias, 13].

Antes del exilio, no habia monoteismo, aunque tras la caida del reino
del Norte y la unificacion del culto, habia monolatria, adoracién por parte
del pueblo judio a un solo dios. Antiguamente se interpretaban las derrotas
y victorias de los reinos como derrotas y victorias de sus dioses respectivos.
Por tanto, lo normal habria sido interpretar la derrota de los judios ante
asurios y babilonios como la derrota de Yahvé. A fin de evitar tal
conclusion, los sacerdotes del exilio catapultaron al dios tribal de los judios,
a Yahvé-Elohim, al papel de dios universal, que utiliza a los otros pueblos
como instrumentos para castigar a su propio pueblo, que lo ha
desobedecido. De hecho, los egipcios, y en especial Anmenhotep IV, habian
introducido el monoteismo ocho siglos antes que los judios, aunque no
parece que los judios lo hayan sabido ni que haya influido para nada en sus
propias concepciones.

El Dios universal judio seguia siendo una persona, seglin la concepcion
animista, lo cual acabaria haciendo al judaismo ortodoxo incompatible con
el pensamiento racional. En el siglo xi1, Maimonides realizaria un intento
heroico por desantropomorfizar a Dios sin romper con la ortodoxia. En
cualquier caso, el Dios judaico (y el cristiano y el islamico, que son
basicamente el mismo) nunca alcanzé el grado de sofisticacion filosofica
que tiene, por ejemplo, en el pensamiento indio la nocidn de Brahman, que
se identifica con la fuerza cosmica total o con el cosmos entero. Los judios
solo alcanzarian esa profundidad en el siglo Xvii con Spinoza, que



identificard a Dios con la naturaleza, lo que le costard la expulsion o
excomunion (jérem) de la comunidad judia. Los pensadores judios
posteriores mas despiertos encontrarian incomprensible e inaceptable la
vision personalista de Dios. En palabras de Einstein, «no puedo concebir
siquiera a un Dios personal que influya directamente en las acciones de los
individuos o juzgue a las criaturas de su propia creaciony.



Una moral sin ética

Muchos grupos sociales tienen normas de conducta, a las que tratan de
ajustar su comportamiento; ese sistema de normas constituye su moral. Hay
que distinguir la moral como conjunto de normas de conducta de lo que es
la ética (o teoria de la moral), es decir, la reflexion filoséfica o racional
acerca de las diversas morales o de las diversas normas de conducta. Asi,
podemos evaluar las normas en funcioén de los principios que incorporen, o
del placer o dolor que produzcan, o de las consecuencias que tengan, o
incluso de su consistencia o inconsistencia, o de su capacidad de
universalizacion relevante. La moral judaica, que se confunde con la ley
judaica, es decir, con la Halajd,con el conjunto de todas las normas o
mandamientos (mitzvot), no tiene ni pretende tener otra base que la
obediencia ciega a las ordenes divinas. Si la tradicion nos ha legado una
norma como procedente de Dios, no hay nada que reflexionar sobre ella;
hay que aceptarla sin rechistar. El jefe siempre tiene razon.

La leyenda de Abraham y el sacrificio de Isaac glorifica a Abraham por
su obediencia abyecta a una orden divina de sacrificar a su hijo inocente,
que repugna a cualquier intuicion ética. También cabe aqui recordar la
leyenda de la fundacion del sacerdocio levita, que identifica el bien moral
con la obediencia ciega a los mandatos de Yahvé.

Cuando vio Mosh¢ que el pueblo andaba disoluto, pues Aaron le
habia dado suelta, haciéndolo objeto de befa para sus enemigos,
Moshé se plantd a la entrada del campamento y exclamo: «jA mi
quien esté por Yahvé!», y se le juntaron todos los hijos de Levi.
Dijoles entonces: «Asi ha dicho Yahvé, Dios de Israel: jPonga cada



uno su espada al costado! jPasad y repasad por el campamento de
puerta en puerta y matad cada uno al propio hermano, al propio
compailero, al propio pariente!». E hicieron los hijos de Levi
conforme a la palabra de Moshé¢, y aquel dia cayeron del pueblo
unos tres mil hombres. Luego dijo Moshé: «Consagraos hoy a
Yahvé, pues cada uno ha procedido contra su hijo y contra su
hermano, para que El os dé hoy su bendicién» [Ex, 32; 25-29].

Por tanto, la obediencia ciega y matar a sus propios hijos y hermanos es
lo que enaltece a los de la tribu de Levi y los convierte en sacerdotes de
Yahvé. La moral judia estd basada en la obediencia ciega. En este sentido
esta mas cerca de la disciplina militar o de la lealtad incondicional al
cabecilla de la banda que de cualquier intento de ética filoséfica o racional,
que trate de justificar las normas por algln criterio objetivo o comprensible.
Los cristianos, y sobre todo Ockham y los luteranos, y el islam (sumision)
heredan esa concepcidn. Incluso en un gran filosofo del siglo XX, como

Wittgensteinl!), encontramos el eco de esa idea: «Bueno es lo que Dios
manday.



Muerte, resurreccion e inmortalidad

En la Tord no hay atisbo alguno de creencia en la vida tras la muerte.
Dios promete a Abraham una gran descendencia, pero no la supervivencia
personal ni la inmortalidad. Dios siempre interviene para salvaguardar la
supervivencia de la nacion israelita, no la de los judios individuales. En
algunos lugares la Biblia menciona el Sheol, una vaga y fria region donde
los muertos desaparecen lentamente. No es un cielo ni un infierno. Segun la
leyenda biblica, Yahvé condujo a los israelitas de la esclavitud en Egipto a
la tierra prometida, pero la tierra prometida no incluia promesa alguna de
inmortalidad.

Tampoco hay en la 7orad nada comparable al dualismo platdénico que
distingue y separa el alma del cuerpo. Yahvé crea una figura de arcilla del
suelo, que primero carece de vida, y le insufla su aliento (ruaj) en los
agujeros de su nariz, con lo que se vuelve un ser viviente (nefesh). El
humaén es polvo, pero polvo animado, ser vivo, animal (nefesh). Como mas
tarde sefiala el Qohélet (12,7): «El polvo retorna a la tierra de la que salid y
el aliento retorna a Elohim que se lo dio».

El libro Yehezgel nos presenta el suefio o vision del valle de los huesos
calcinados que reviven. Yahve llevo a Ezequiel hasta

un valle todo lleno de huesos. Me los hizo pasar revista: eran
muchisimos los que habia en la cuenca del valle; estaban calcinados.
Entonces me dijo: «Hijo de Adéan, ;podrian revivir esos huesos?»
Contesté: «Tu lo sabes, Senor». Me ordeno: «Conjura asi a esos
huesos: Huesos calcinados, escuchad la palabra del Sefior. Esto dice
el Sefior a esos huesos: Yo os voy a infundir aliento (ruaj) para que



revivais. Os injertaré tendones, os haré criar carne; tensaré sobre
vosotros la piel y os infundiré espiritu para que revivais. Asi sabréis
que yo soy el Sefior». Pronuncié¢ el conjuro que se me habia
mandado, y mientras lo pronunciaba, resoné un trueno, luego hubo
un terremoto y los huesos se ensamblaron, hueso con hueso. Vi que
habian prendido en ellos los tendones, que habian criado carne y que
tenian la piel tensa; pero no tenian aliento. Entonces me dijo:
«Conjura al aliento, conjura, hijo de Adan, diciéndole al aliento:
Esto dice el Sefior: Ven, aliento, desde los cuatro vientos, y sopla en
estos cadaveres para que revivany». Pronuncié el conjuro que se me
habia mandado. Penetrd en ellos el aliento, revivieron y se pusieron
en pie: era una muchedumbre inmensa. Entonces me dijo: «Hijo de
Adan, esos huesos son toda la casa de Israel...» (Ez, 37; 1-11).

Este impresionante pasaje se ha interpretado a veces como la primera
referencia a una posible resurreccion de los muertos, aunque mas bien
parece anunciar metaforicamente la restauracion politica de Israel tras el
exilio en Babilonia.

Los judios nunca tuvieron la nocion de la inmortalidad del alma, que
solo les llegd en la época helenistica por influencia del platonismo griego.
Lo que si tuvieron (desde el siglo -11) fue la idea de la resurreccion. La idea
de resurreccion de los muertos (so6lo de los buenos; de los malos, no) para

ser juzgados aparece por primera vez en la época de los Hasmoneos, en
Daniel, 12,1-2 (escrito entre-167 y-164):

Entonces se levantara Miguel,

el arcangel que se ocupa de tu pueblo;

seran tiempos dificiles, como no los ha habido

desde que hubo naciones hasta ahora.

Entonces se salvara tu pueblo:

todos los inscritos en el libro.

Muchos de los que duermen en el polvo despertaran:
unos para la vida eterna, otros para la ignominia perpetua.
Los maestros brillaran como brilla el firmamento,



y los que convierten a los demas,
como estrellas, perpetuamente.

La idea de inmortalidad aparece por primera vez en la literatura judia en
el Libro de la Sabiduria (2-8), escrito en griego hacia -50, en plena
helenizacion de Palestina.

Dios cre6 al hombre para la inmortalidad

y lo hizo imagen de su propio ser;

pero la muerte entré en el mundo por la envidia del diablo

y los de su partido pasardn por ella.

La vida de los justos esta en manos de Dios

y no los tocara el tormento.

La gente insensata pensaba que morian,

consideraba su transito como una desgracia,

y su partida de entre nosotros, como una destruccion,

pero ellos estan en paz.

La gente pensaba que cumplian una pena,

pero ellos esperaban de lleno la inmortalidad;

sufrieron pequenos castigos, recibiran grandes favores,
porque Dios los puso a prueba y los hallé dignos de si...

Los justos viven eternamente,

reciben de Dios su recompensa, el Altisimo cuida de ellos.
Recibiran la noble corona, la rica diadema de manos del Senor;
con su diestra los cubrird, con su brazo izquierdo los escudara.

En Sabiduria 8 incluso asoma la teoria platonica de la preexistencia del

alma:

Que era yo un muchacho de buena constitucion,
me toco en suerte un alma buena;
mas bien, siendo bueno, vine a un cuerpo incontaminado.



Los fariseos y luego los rabinos posteriores creian frecuentemente en
alglin tipo de resurreccion o inmortalidad, pero no los saduceos y otros
muchos judios. Este tema de la resurreccion y la inmortalidad es
prominente en el Tal/mud, hasta el que llega la influencia indirecta del
platonismo. Ya en el Renacimiento, el rabino Ledn de Modena (1571-1648)
sefiala que le «espanta el no ser capaz de encontrar en todas las palabras de
Moshé ni una sola alusioén a la inmortalidad espiritual del hombre tras su
muerte fisicay.



Fijacion del canon hebreo

Durante los siglos -v al 1 las grandes comunidades judias de Babilonia,
Palestina y Egipto iban copiando y recopilando por su cuenta los libros
sagrados del judaismo, para su uso en la ensefianza y la liturgia. Todavia no
estaba muy claro qué libros exactamente tenian ese caracter sagrado y
cuales no. Todos estaban de acuerdo en la Tord. Los estrictos samaritanos
limitaban el canon o lista oficial de textos sagrados a los cinco libros de la
Tord. Las comunidades judias ortodoxas aceptaban también sin discusion
como canonicos los ocho libros de Nevi’im. Sobre lo que si habia
discrepancias era sobre cuales convenia aceptar de entre los diversos libros
historicos, apocalipticos, sapienciales y literarios que iban siendo escritos
durante esos mismos siglos (con frecuencia atribuidos a personajes famosos
del pasado lejano). Asi hubo grandes discusiones sobre el Shir ha-shirim
(Cantar de los cantares) y el Qohélet, que sin embargo acabaron siendo
aceptados en el canon definitivo, a pesar del caracter erotico del primero y
esceptico del segundo, mientras que otros libros eran rechazados, dejaban
de copiarse y se perdian. Algunos libros de los siglos -1 y -1 fueron
incluidos en ciertas recopilaciones, a partir de las cuales se hizo la
traduccion griega Septuaginta, por lo que se han conservado completos en
traduccion griega, aunque los textos hebreos originales se perdieron luego
parcial o totalmente, al dejar de copiarse, una vez rechazados del canon
definitivo. Asi el libro sapiencial de Yeshta, hijo de Sira, se conserva
totalmente en griego, pero solo parcialmente en hebreo, y el libro historico |
de Macabeos solo se conserva en griego, habiéndose perdido por completo
el texto hebreo original. Otros libros, finalmente, como el de la Sabiduria y
el II de Macabeos, fueron originalmente escritos en griego.



No solo habia discrepancias respecto al canon, sino también respecto al
texto mismo de cada libro. En efecto, durante los siglos -v al 1 los textos
tenian cierta fluidez. Las recopilaciones no siempre coincidian y unos
copistas introducian modificaciones o correcciones que otros ignoraban. Asi
se fueron formando varias versiones distintas de los textos sagrados, tanto
en Babilonia como en Palestina y Egipto. El descubrimiento del papiro
Nash en 1902 en Egipto y, sobre todo, el de los manuscritos de las cuevas
de Qumran, junto al mar Muerto, en 1949, han permitido conocer diversos
fragmentos de las versiones antiguas de la Biblia, algunos de los cuales
coinciden con el texto hebreo recibido o masorético, mientras que otros
corresponden a versiones distintas y hoy desaparecidas.

La residual comunidad samaritana de Palestina establecié su propio
canon, que abarcaba los cinco libros de la Tord (el Pentateuco) mas el libro
de Yehoshua. Estos seis libros (el Hexateuco) forman una unidad narrativa.

Después de la destruccion del segundo templo de Jerusalén y de la
derrota de la rebelion de los zelotes por los romanos en el afio 70, los judios
habian perdido su autonomia politica y el centro de su culto. Las diversas
comunidades judias de la didspora corrian peligro de disgregarse y perder
su unidad religiosa. Ya que a nivel politico y territorial no habia nada que
hacer, por lo menos habia que asegurar la unidad de la tradicion textual
sagrada: habia que establecer un canon Unico y universal para todos los
judios y un texto oficial Gnico para los libros de ese canon. Rabi Aqiba
(muerto en 135) fue el principal impulsor de esa unificacion candnica y
textual. Sus propuestas fueron aprobadas en un sinodo celebrado en Yabne
en el afio 100.

Ese canon definitivo de la Biblia hebrea recogeria a partir de entonces
exactamente los 24 libros anteriormente descritos: los cinco de la 7ord, los
ocho de Nevi’im y los once de Ketubim. Todos ellos son libros escritos en
hebreo, la lengua sagrada, que, aunque llevaba ya varios siglos sin hablarse
(los judios hablaban arameo o griego), seguia siendo la lengua de la religion
y la liturgia. Como texto de la Tora se eligio la version de Babilonia, 1a mas
cuidadosa. Como texto de Nevi'im se tomo la version de Palestina. Y el
texto de los Ketubim se fij6 también de modo univoco. La escuela de
escribas de Rabi Aqiba realizd una gran tarea filoldgica para fijar el texto



del modo mas fiel a los manuscritos mas fiables disponibles. A partir de ese
momento ese texto seria el unico autorizado. Los escribas se convirtieron en
masoretas, guardianes de la Masora o transmision tradicional del texto
biblico unificado. Los textos de las demas versiones fueron eliminados o, al
menos, no copiados.

Cuando hablamos del texto biblico hebreo, nos referimos al texto
consonantico, que era el inico que existia, pues la escritura de las lenguas
semitas carecia de recursos para escribir las vocales. Solo escribia las
consonantes, lo cual daba lugar a muchas ambigiiedades, tanto mas cuanto
que el hebreo habia dejado de ser una lengua hablada. Si en espaiiol
escribiésemos solo las consonantes, la secuencia «ms», por ejemplo, podria
leerse como «masa, mesa, misa, musa, amos, amas, amasa, mes», etc.
Muchas veces estaria claro por el contexto qué lectura seria la adecuada,
pero otras veces el lector no sabria a qué atenerse. El mismo problema se
les planteaba a los masoretas. Ellos estaban seguros de copiar fielmente el
texto consonantico, pero no de qué vocales afiadir en la lectura.

Solo a partir del siglo vi se fueron introduciendo diversos sistemas para
marcar las vocales, y de paso también los acentos y los puntos de
entonacion salmodica, ya que los textos se salmodiaban en las sinagogas.
Durante los tres siglos siguientes fueron estableciéndose sistemas distintos
de representacion de vocales y acentos. Por otro lado, diversas escuelas
judias interpretaron las vocales de ciertas palabras de modos distintos. Esto
resultd en la creacion de varias versiones del texto biblico, coincidentes
respecto a las consonantes pero que discrepaban en las vocales. Finalmente
el sistema de vocalizacidn y la interpretacion vocalica propuestos por Ben
Asher y su escuela en Tiberias en el siglo 1X se acabaron imponiendo. A
partir del siglo X, y hasta nuestros dias, todas las biblias hebreas del mundo
tienen el mismo texto, tanto consonantico como vocalico, el texto
masorético por antonomasia.



Las traducciones de la Biblia

En la época helenistica la mayor parte de los judios vivian fuera de
Palestina y, en cualquier caso, hacia tiempo que habian dejado de hablar
hebreo. Muchos habian adoptado la lengua griega, entre ellos los
numerosos miembros de la préspera comunidad judia de Alejandria, la
capital del Egipto helenistico, convertida por los Ptolemaios en el principal
foco cultural de su tiempo. Aquella comunidad judia seguia estando
sentimental y personalmente ligada a su religion y a los textos sagrados en
que se recogia su ley y sus tradiciones, pero ya no entendian la lengua en
que esos textos estaban redactados. Por otro lado, en la culta Alejandria los
trabajos filologicos, incluidas las traducciones, estaban a la orden del dia,
impulsados por el famoso Mouseion. Por todo ello no es de extrafiar que
fuera alli, en Alejandria, donde se llevd a cabo la primera traduccidén
completa de la Biblia al griego, realizada por diversos traductores a lo largo
de dos siglos, en torno al -11. La traduccion abarca la totalidad de los libros
que luego entrarian a formar parte del canon definitivo de la Biblia hebrea,
ademas de algunos textos literarios, historicos y sapienciales de la época
helenistica. Se conoce con el nombre de la Septuaginta, por la leyenda de
que la traduccion de la 7ora habria sido realizada por 72 sabios en 72 dias.
En realidad fue llevada a cabo por varios traductores de calidad desigual,
cuyos nombres no conocemos. Esta primera traduccion de la Biblia al
griego tuvo una gran importancia tanto por servir a las necesidades de los
judios de la didspora como por dar a conocer al ancho mundo helenistico-
romano la hasta entonces practicamente desconocida religion de los judios
y su idea del monoteismo.



Los primeros cristianos adoptaron rapidamente la Septuaginta como su
referencia biblica. Sus polémicas con los judios pronto pusieron de
manifiesto que ambos bandos no siempre se referian a los mismos textos.
Por un lado, el canon de la Biblia hebrea habia sido definitivamente fijado
en el afio 100 y no coincidia del todo con la Septuaginta. Por otro, la
traduccion no era siempre todo lo cuidadosa y literal que seria de desear.
Por eso pronto los judios dejaron de usar la Septuaginta, y la sustituyeron
por nuevas y mas literales traducciones, dominadas por un afan de méaxima
fidelidad al texto hebreo. Asi es como surgieron las nuevas traducciones de
la Biblia hebrea al griego, obra de Aquila, Sinmakhos y Theodotion, todas
ellas del siglo 11.

Otros muchos judios no hablaban griego, sino arameo. Para ellos se
hicieron multiples 7Targumim, traducciones explicativas o parafrasis en
arameo.



4. EPOCA HELENISTICO-ROMANA




Bajo el Imperio Romano

Desde su conquista en -63 por Pompeyo, Judea y la mayor parte de los
judios de la didspora quedarian sometidos a Roma durante siete siglos (de
los cuales los tres ultimos corresponderian al Imperio Bizantino). Los
romanos solian respetar el statu quo interno de los paises que conquistaban,
pues preferian la amistad y sumision de estados clientes o satélites que la
anexion pura y simple. Asi, los judios seguian conservando su teocracia,
con Hirkanos como sumo sacerdote del templo, aunque un tanto aguada por
el poder del jefe militar, Antipatros, y, sobre todo, por la supervision que
sobre ambos ejercia el gobernador romano de la provincia de Syria.

El reino de los parthos constituia el principal y mas poderoso enemigo
de Roma. En -40 los parthos conquistaron Syria y Judea, donde restauraron
la monarquia de los Hasmoneos. Eso era algo que Roma no podia permitir.
Herodes, hijo de Antipatros, que habia huido a Roma, fue nombrado rey de
Judea por el Senado romano, como premio a su lealtad. Con ayuda de las
tropas romanas, Herodes reconquist6 el pais de Canaan y establecido una
monarquia de tipo helenistico, abierta a la cultura griega y amiga y aliada
de Roma. Mediante una astuta politica, que combinaba la lealtad a Roma y
el halago constante al dirigente romano de turno con las esporadicas
conquistas militares entre sus vecinos mas debiles, Herodes logro
engrandecer su reino hasta fronteras comparables a las del presunto reino de
David o al de los Hasmoneos en su época de maxima expansion. Mantuvo
muy buenas relaciones con Julio César (en latin, escrito lulius Caesar,
pronunciado Yulius Kdisar), con Marco Antonio y con Octavio César
Augusto, en cuyo honor construy6 dos nuevas ciudades llamadas Cesarea,
es decir, Kaisaria (en griego) o Caesarea (en latin), de las cuales una



(situada en la costa, al sur de la actual Haifa) seria durante siglos el
principal puerto del pais, adornado con un magnifico templo helenistico con
gigantescas estatuas de Octavianus y Roma. En Judea, Herodes se mostraba
mas ortodoxamente judio, renovando completamente el templo de
Jerusalén. De hecho, los restos del templo de Jerusalén que se ven hoy,
como el famoso muro de las lamentaciones, son restos del templo
construido por Herodes. A pesar de su caracter agrio y sin escrapulos, los 44
afnos de su reinado (de -40 a 4) representaron una época de paz, estabilidad
y prosperidad econdmica como ya no se volveria a conocer en esa tierra
durante muchos siglos.

Tras la muerte de Herodes, el reino fue dividido entre sus hijos, ninguno
de los cuales llevo el titulo de rey. En el afio 6, Judea fue anexionada al
Imperio Romano como provincia de Iudaea (Judea) y pasd a ser
administrada por gobernadores romanos de la clase de los équites
(caballeros). Galilea pas6é a ser regida autdbnomamente por el principe
Herodes Antipas, que construyo su capital, Tiberias, en estilo helenistico.
Casado en primeras nupcias con la hija del rey nabateo Aretas IV, la repudio
mas tarde para casarse con su sobrina Herodias, nieta de Herodes el Grande,
a quien conocid en Roma. Su primera esposa huy6 a Nabatea, que declard
la guerra a Galilea.

Los judios se llevaron muy bien con Julio César y con César Augusto,
que les concedieron diversos privilegios. En el Imperio Romano no habia
libertad de reunion. El derecho de reunion estaba rigidamente reglamentado
por la estricta Lex lulia de Collegiis, que prohibia formar sociedades o
reunirse si no era con permiso especial del emperador o del Senado. Sin
embargo, un privilegio especial concedido a los judios los autorizaba a
reunirse y protegia sus reuniones en las sinagogas. Estaban exentos de la
obligacion de rendir culto al emperador y a los dioses de Roma; gozaban
también de la exencion del servicio militar. Y tenian permiso legalmente
reconocido para recaudar sus propios impuestos para el templo de
Jerusalén. Cada judio (incluidos prosélitos) mayor de 20 afios pagaba medio
shekel al afio.

A pesar de todo, los judios eran bastante impopulares entre los romanos
y los habitantes de las ciudades helenisticas, que los consideraban poco



sofisticados y a los que echaban en cara su aislamiento, su intolerancia y su
hosca condena de las demas religiones. En 38, las masas de Alejandria
decidieron erigir estatuas del emperador Caligula en el interior de las
sinagogas para fastidiar a los judios. Como éstos se resistieran, provocaron
un pogromo de judios. Filon tuvo que ir a Roma, al frente de una
delegacion, a pedir justicia. En 41 Claudio prohibi6é que los judios de Roma
celebraran reuniones, y en 49 los expulsé de la ciudad, «porque, instigados
por Cresto, no cesaban de provocar disturbios»!?!. Sin embargo, estos
incidentes fueron episodios aislados, y los privilegios de los judios se
mantuvieron intactos y fueron generalmente respetados.



Sectas judaicas

En el judaismo del siglo 1y principios del 11 habia una gran variedad de
corrientes, tendencias o sectas, entremezcladas todas bajo el amparo legal
de la sinagoga.

Las corrientes mas ortodoxas insistian en la aceptacién y cumplimiento
integros de la ley judaica en su sentido mas estricto (los preceptos de la
Tord). Entre ellas se contaban los sacerdotes y levitas del templo,
especialmente los saduceos, aristocraticos y formalistas. Durante los siglos
de la teocracia judia (bajo los persas y los seléucidas, y en la monarquia
independiente de los Hasmoneos) los saduceos (sadugim) constituian una
aristocracia sacerdotal, estrechamente ligada al poder politico. Solo los
saduceos estaban capacitados para conducir el culto oficial en el templo de
Jerusalén, para realizar los sacrificios, para interpretar la ley. Al partido
saduceo pertenecia tanto la nobleza seglar, formada por los grandes
terratenientes de Palestina, como la aristocracia sacerdotal. Eran
conservadores en las ideas y en el culto. Admitian un moderado influjo
helenistico. En politica, aceptaban el dominio factico romano, a fin de
evitar los conflictos. Su esperanza se limitaba al restablecimiento de un
estado teocratico centrado en el templo y autébnomo dentro del Imperio
Romano. Fieles a la més vieja ortodoxia, de la Escritura s6lo aceptaban los
cinco libros de la Tord, pero no las otras partes de la Biblia, y menos ain la
tradicion oral, a la que no concedian ningin valor. También rechazaban las
creencias de origen persa incorporadas al judaismo postexilico, por
ejemplo, en los angeles y demonios, en la inmortalidad del alma, en el
juicio final o en la resurreccion.



Quienes si aceptaban todas estas nuevas creencias eran los fariseos
(perushim). Descendientes de los jasidim o piadosos de la primera hora de
la rebeliéon hasmonea, los fariseos eran de extraccion social mas baja que
los saduceos y estaban mucho menos helenizados que ellos. Fueron los
fariseos, con sus creencias en el mesias, en la inmortalidad, en el juicio final
y en la resurreccion los que acabarian imponiendo su punto de vista en el
judaismo posterior e incluso en el cristianismo y el islam. El fariseismo era
un movimiento seglar, dirigido por los letrados opuestos a la jerarquia
sacerdotal saducea, pero que frecuentaban el templo. Los fariseos eran un
partido inconformista con la oligarquia saducea gobernante. También se
oponian al nacionalismo fanatico. Para ellos lo importante era la
observancia de la ley, la piedad, y no el poder politico o la independencia
nacional.

También habia una tendencia universalista y helenizante, pero
respetuosa con la ley judaica, representada por el filésofo Filon de
Alejandria (en griego, Filon Alexandréus) y el historiador Josefo (en griego,
Yosefos).

Las tendencias apocalipticas y las ascéticas se combinaban en algunas
sectas, como los esenios y los bautistas. Los esenios vivian en comunidades
casi monasticas en varios lugares de Judea, y especificamente en las cuevas
de Qumran, en la orilla occidental del mar Muerto, donde en 1947 y afios
siguientes se han hallado varios restos de rollos de pergamino escritos en el
siglo -1 que informan sobre su modo de vida y sus ideas. Parece que los
primeros esenios fueron jasidim (piadosos) decepcionados por la sociedad
hasmonea, que prefirieron retirarse al desierto. Sus comunidades
pervivieron hasta la guerra judia del 70, y luego desaparecieron. Eran
comunidades apocalipticas, animadas de fervor religioso y de expectacion
por la proxima batalla final entre las fuerzas de la luz y de las tinieblas, del
bien y del mal. Estaban preocupados por la pureza ritual mas rigurosa,
desdefiaban el matrimonio y el sexo, valoraban altamente la castidad y el
celibato, despreciaban las riquezas y sus bienes eran comunes, asi como su
trabajo. Aceptaban la Escritura, pero consideraban que eran ellos, y no los
sacerdotes de Jerusalén, los practicantes del auténtico culto. Se
consideraban los elegidos del Sefior, el tnico Israel, los depositarios de una



nueva alianza con Yahvé. Usaban el calendario solar, en vez del lunar,
comentaban la Escritura y adivinaban el futuro.

Asi como la suciedad del cuerpo se lava con agua, muchas religiones
han supuesto que también la suciedad del alma se limpia o purifica
mediante abluciones rituales, como los bafos de los hindues en las sagradas
aguas del Ganga. Entre los judios, los esenios practicaban las abluciones
rituales, y en toda la diaspora los prosélitos debian someterse al bautismo
(ademds de la circuncision, si eran hombres) para ser admitidos en la
sinagoga. De todos modos, los que mas importancia dieron a esta presunta
purificacion espiritual por el agua fueron los bautistas, de quienes los
cristianos tomaron el rito acuatico. Los bautistas eran seguidores de Juan
(Yoannes) Bautista, profeta ascético retirado al desierto, donde reunié un
grupo de discipulos que lo seguian. «Juan iba vestido de pelo de camello,
con una correa de cuero a la cintura, y comia saltamontes y miel silvestre»
(Mar, 1). Anunciaba la proximidad del reino de los cielos y exhortaba a la
penitencia para el perdon de los pecados. Su pasion y muerte tuvo lugar a
manos de Herodes Antipas, a quien Juan habia recriminado publicamente
por haber repudiado a su primera esposa (hija del rey nabateo) para casarse
con su sobrina, Herodias, y por haber conducido asi a Galilea a la guerra
con los nabateos. Herodes Antipas se vengd haciéndolo decapitar. Al
parecer, sus discipulos, como Bafios, continuaron predicando su evangelio y
bautizando en su nombre, ¢ incluso pensaban que habia resucitado. El
historiador Josefo (Yosef ben Matatiahu) conocio6 a Bafios:

Entonces tuve noticias de un cierto Bafios, que vivia en el
desierto vestido con lo que daban los arboles, comiendo plantas
salvajes y realizando mafiana y tarde frecuentes abluciones de agua
fria en orden a la purificacion. Fui observante discipulo suyo,

viviendo con él durante tres afios!>].

A finales del siglo 1 fue desapareciendo la secta bautista. Parte de sus
tradiciones fueron integradas en los posteriores evangelios candnicos
cristianos, que a veces incluso atribuyen a Jesus y a Juan Bautista los
mismos hechos o dichos. Asi, el evangelio de Mateo atribuye la sentencia



«todo arbol que no dé buen fruto sera cortado y arrojado al fuego» tanto a
Juan (Mat, 3,10) como a Jestus (Mat, 7,19).

Durante el siglo 1 los cristianos pueden considerarse como una secta
judia mas, dedicada a transmitir el mensaje de Jesus, al que consideraban el
mesias, cuyo retorno inminente y triunfal esperaban para establecer el reino
de Dios. La secta estaba sometida a la tension interna entre los
«hebraizantes», mas ortodoxos y tradicionales, y los «helenizantes», mas
dispuestos a soltar lastre doctrinal para ganar adeptos. La polémica mas
sonada fue provocada por la decision del helenizante Pablo de suprimir la
exigencia de la circuncision para los prosélitos a fin de facilitar la
propagacion de su mensaje entre los paganos. Esta decision escandalizo a la
mayoria de los judios, pues ponia en cuestion la base misma de la alianza
entre Dios y el pueblo de Israel, y acabé conduciendo al cisma de la secta
cristiana del resto del judaismo. Sin embargo, y hasta 135, los cristianos
siguieron amparandose en muchos lugares en la sinagoga judia, con la que
no querian romper del todo, en parte por las ventajas legales que les
proporcionaba, dados los privilegios y garantias que la ley romana concedia
a la comunidad judia. El tratamiento del cristianismo lo dejamos para otro
libro. Aqui nos limitamos a situarlo en el contexto general de la variedad de
las sectas judias a comienzos de nuestra era.

Finalmente hay que mencionar los movimientos antirromanos, que
combinaban la religiosidad mesidnica, el nacionalismo exacerbado y el
terrorismo. Bajo el procurador romano Félix, en la década de los cincuenta,
tomaron auge estas tendencias. Los sumos sacerdotes contemporizaban con
los romanos para preservar su poder teocrdtico e imponian pesados
impuestos. La administraciéon romana esquilmaba lo que podia. Muchos
judios estaban resentidos contra la dominacion romana, los impuestos y la
cultura griega. Diversos grupos de nacionalistas fanaticos y apocalipticos
atizaban el resentimiento contra los romanos y las expectativas mesianicas
liberadoras.

Charlatanes e impostores impelian a la multitud a que les
siguiese al desierto [...]. Vino a Jerusalén desde Egipto un tipo que



se proclamo profeta e incitdé al populacho a acompaiiarle al Monte

de los Olivos!?.

Entre estos grupos fanaticos y violentos destacaban los sicarios y
zelotes. La organizacion clandestina de los sicarios habia surgido en Galilea
a raiz de los desordenes subsiguientes a la muerte de Herodes el Grande,
acaudillados por Yehuda el Galileo. El nombre de sicarios procedia de la
daga (en latin, sica) que portaban. Odiaban tanto a los romanos como al alto
sacerdocio colaboracionista. Llegaron a Jerusalén, donde practicaban el
terrorismo urbano; asesinaron al sumo sacerdote Jonatas y a multitud de
israelitas helenizantes o colaboracionistas.

En 66 estalld una sangrienta rebelion (la «guerra judia») que tard6 ocho
afios en ser aplastada por los romanos. En las ciudades de poblacion mixta,
los judios ortodoxos, intolerantes con los cultos paganos de los griegos y
sirios, trataban de impedirlos, lo que condujo a peleas intercomunales y
matanzas. En Jerusalén los fanaticos o zelotes (en griego, zelotai; en
hebreo, ganna’im), con el apoyo de los sacerdotes, acorralaron a la
guarnicion romana. A ellos se unieron los sicarios de Galilea. Movidos por
el fanatismo religioso y el fervor nacionalista, zelotes y sicarios obtuvieron
varias victorias iniciales sobre los romanos. Vespasiano, al frente de tres
legiones, fue el encargado de acabar con la rebelion, pero, llamado a Roma
como nuevo emperador en 69, entregd el mando de sus legiones a su hijo
Tito, que finalmente entr6 en Jerusalén en 70, arrasando por completo el
templo, que ya nunca mas seria reconstruido. El ultimo bastion rebelde, la
fortaleza de Masada, defendida por los sicarios, cayo en 74.



Tras la destruccion del templo

Tras haber sofocado la rebelion, los romanos abolieron las instituciones
de la teocracia judia. El templo qued6 arrasado, el cargo de sumo sacerdote,
la institucion del sacerdocio y el gran consejo del Sanhedrin fueron abolidos
y las aportaciones economicas que todas las comunidades judias enviaban
regularmente al templo se transformaron en un impuesto especial (fiscus
iudaicus) que pagar al erario romano. La provincia de Judea (en latin,
ludaea) pasé a ser administrada por un praetor o gobernador de rango
senatorial, con una legion a sus Ordenes, permanentemente estacionada en
Jerusalén.

Sin embargo, los romanos no prohibieron la religion judia ni abrogaron
la autonomia interna de las comunidades judias de la didspora, que
siguieron dispensando justicia en tribunales propios de acuerdo con sus
leyes tradicionales. Ademas, siguieron gozando de privilegios tales como la
exencion del servicio militar y de la obligacion de rendir culto al emperador
o la libertad de reunion en sus sinagogas.

La mayor parte de los judios vivian en las ciudades del Mediterraneo
oriental, donde seguian gozando de las mismas libertades y privilegios que
ya tenian en la €poca helenistica, incluida la libertad de reunidon en las
sinagogas. En especial, los romanos seguian reconociendo a las diversas
comunidades judias como politéumata o comunidades autogestionadas. La
gran rebelion judia del 66 estuvo limitada al pais de Canaan y no recibio
apoyo de los judios de la diaspora, que mas bien la miraron con
desconfianza y contrariedad.

La reina de Adiabene (en el dominio partho) y su hijo se habian
convertido al judaismo. Muchos judios del Oriente Proximo empezaron a



sonlar con el restablecimiento de la soberania judia en Palestina bajo
proteccion de los parthos. En 115-117, mientras Trajano (en latin, Traianus)
estaba en guerra con los parthos y habia conquistado Mesopotamia, los
judios de Babilonia, que preferian el gobierno partho, se rebelaron contra
los romanos, que tuvieron que retirarse al otro lado del Eufrates.
Simultaneamente estallaron revueltas judias en Egipto, Cirene, Chipre y
otros lugares. Como castigo, Trajano suprimi6 los privilegios de los judios.
(De todos modos, Antonio Pio los restableceria mas tarde.) El sucesor de
Trajano, Adriano, tuvo que abandonar Mesopotamia a los parthos y
contentarse con la frontera del Eufrates.

La corriente de pensamiento fanatico y nacionalista no habia
desaparecido entre los judios. Muchos espiritus calenturientos, atizados por
visiones apocalipticas, anunciaban la proxima llegada de un mesias, que
derrotaria a los romanos, reconstruiria el templo y traeria la independencia
de Israel. A todo esto, el nuevo emperador Adriano (en latin, Hadrianus),
que ya habia tenido que reprimir las recientes revueltas en las comunidades
judias de Egipto y Cirene, no se fiaba mucho de la fidelidad de la provincia
de Judea, en la que estacion6 una segunda legion, con gran irritacién de los
judios nacionalistas. Durante su visita a la region en 130, Adriano, dentro de
un decreto general de prohibicidén de practicas que ¢l consideraba salvajes y
degradantes (como la castracion y la mutilacidon), prohibidé también la
circuncision, cosa que provoco la indignacion de los fanaticos religiosos.
(La circuncision de los judios volveria a ser autorizada mas tarde por
Antonio Pio.)

Contra este estado de cosas estallo en 132 una nueva rebelién de los
judios de Judea, dirigida por Simedén ben Kosibd, saludado por sus
partidarios (entre los que se contaba Rabi Aqiba) como el mesias destinado
a liberar Israel y también conocido como Bar Kojbd (hijo de una estrella),
por alusion a una profecia mesianica. La rebelion durd tres afios y fue muy
sangrienta. Al principio los rebeldes obtuvieron varias victorias sobre las
tropas del gobernador romano Rufo, pero al final fueron aplastados por un
gran ejército romano enviado al efecto. Las consecuencias fueron fatales.
Cientos de miles de judios murieron en las batallas o de hambre; decenas de
miles fueron vendidos como esclavos. La provincia quedo casi despoblada



de judios e incluso cambi6 de nombre; ya no se llamaria ludaea, sino Syria
Palestina. La ciudad de Jerusalén pasaria a llamarse Aelia Capitolina vy,
convertida en colonia romana, seria tierra vedada para los judios.

Tras el fracaso de la rebelién de ben Kosiba y la constatacién de sus
funestas consecuencias, los judios abandonaron el mesianismo apocaliptico.
La liberacion prometida por Yahvée iba para largo y debia ser entendida en
sentido gradual y metaforico. De momento, lo mejor era arreglarselas con
Roma y olvidarse del suefio de la independencia, que siempre acababa en
pesadilla. El sucesor de Adriano, Antonio Pio, revocd las prohibiciones de
Adriano que mas molestaban a los judios, y las relaciones de é€stos con
Roma mejoraron notablemente, sobre todo bajo la dinastia de los Severos.
El emperador Caracalla era amigo personal de Rabi Judea y dejé especial
buen recuerdo entre los judios por el buen trato que les dispens6. En
cualquier caso, los judios se habian reconciliado con el Imperio Romano y
en ¢l vivieron integrados sin problemas hasta que el imperio cay6 bajo el
dominio de los cristianos.



De los fariseos a los rabinos

Cuando los romanos entraron en el templo de Jerusalén en 70,
practicamente pasaron a cuchillo a toda la clase dirigente tradicional judia y
en especial a todos los sadugim. Con la destruccion del templo en la guerra
judia se acabaron los sacerdotes y los saduceos, mientras que el fariseismo
se convirtio en la corriente central del judaismo. A partir de aquel momento,
los judios perdieron el poder politico. Solo les quedaba la autoridad
religiosa e intelectual procedente del estudio de la ley, y esta recaia en los
eruditos fariseos que por aquel entonces empezaban a usar el titulo de rabi
(maestro, rabino). Los fariseos representaban una version mas popular y
mas interiorizada del judaismo. Explicaban la ley con una minuciosa
casuistica, y trataban de asegurar su observancia con la multiplicacion de
los preceptos secundarios.

Ben Zakkai, uno de los pocos lideres judios que se habian opuesto a la
revuelta nacionalista de los zelotes, y otros maestros refugiados como ¢l
fueron autorizados a establecer en Yabne un consejo de sabios (un nuevo
Sanhedrin), a la vez academia de erudicion y tribunal de justicia, encargado
de regular la vida religiosa de los judios. Ben Zakkai, tildado de
colaboracionista por muchos judios, fue sucedido como Nasi (presidente del
consejo de sabios o Sanhedrin) por Rabban Gamaliel II, hijo de uno de los
lideres de la rebelidon y por ello mejor aceptado. Los sabios de Yabne eran
expertos en la Tord y sucesores de los antiguos fariseos. Empezaban a
llamarse a si mismos rabinos. Su tarea principal consistia en promulgar
normas (tagqanot) para adecuar la practica religiosa judia a la nueva
situacion sin templo y sin sacerdotes. Las diversas tagganot establecian que
ciertas practicas (como la circuncision) debian ser conservadas, otras (como



las plegarias diarias) deberian intensificarse y extenderse, otras (como las
fiestas) tendrian que cambiar en su ceremonial y sentido y otras, finalmente,
como los sacrificios de animales ofrecidos a Yahvé, habrian de ser
abandonadas por completo, pues ya no habia templo donde realizarlas. La
academia rabinica de Yabne persistio hasta 135.

Una parte importante del oficio sinagogal consiste en la recitacion de la
plegaria de las Semoné Esré (Dieciocho bendiciones). La bendicion
(berakd) décima refleja las expectativas escatoldgicas de la €época:

Proclama nuestra liberacion con la gran trompeta y levanta un
estandarte para reunir a nuestros dispersos. Bendito seas, Yahve, que
congregas a los exiliados de tu pueblo, Israel.

A finales del siglo 1, cuando el judaismo rabinico de raiz farisaica
cristalizaba como la nueva ortodoxia, fue introducida una bendicion (la
duodécima) contra los herejes (minim). La version madas antigua, la
palestinense, en su variante manuscrita conservada en la genizd de la
sinagoga de El Cairo, incluye explicitamente a los cristianos (los nazarenos)
entre los herejes:

Que no haya esperanza para los apodstatas, y arranca de golpe el
reino de la insolencia, ya en nuestros dias. Que perezcan en un
instante los nazarenos y los herejes, que sean borrados del libro de la
vida y que no sean contados entre los justos. Bendito seas, Yahve,
que humillas al insolente.

La introduccion de esta bendicion contra los herejes (birkat ha-minim)
los senalaba con el dedo y los denunciaba, pero no significaba todavia su
expulsion automatica de la sinagoga. Un antiguo precepto del Talmud sobre
la recitacion publica de las plegarias requiere:

Si alguien comete una falta en alguna de las bendiciones, se le
dejara continuar; pero si se trata de la birkat ha-minim, se le remitira



a su sitio, pues cabe la sospecha de que sea un hereje (min).

De hecho, los herejes judios (incluidos los cristianos) siguieron en la
sinagoga hasta bien entrado el siglo 11, aunque no fuera mas que para gozar
de las garantias juridicas (libertad de reunidén y asociacion, exencidon del
culto al emperador y del servicio militar) concedidas por Roma a los judios.
De todos modos, la introduccion de su condena entre las plegarias publicas
de la sinagoga contribuyd a aumentar el aislamiento de los herejes en el
seno de la comunidad judia y a propiciar su definitiva separaciont.

Después del fracaso de la rebelion de ben Kosiba y de la subsiguiente
represion romana, los judios se habian quedado en minoria en todas partes,
excepto en Galilea. Y fue alli, en Galilea, concretamente en Usha, donde se
reconstituyd el consejo de sabios, como suprema autoridad religiosa y
judicial de los judios. Sus componentes eran inicialmente discipulos de
Rabi Aqiba, llegados como refugiados a Galilea. Algo mas tarde llegé ben
Gamaliel, que fue el primer Nasi (presidente) del consejo. Como antes el de
Yabne, ahora el consejo de sabios de Usha (posteriormente trasladado a
Tiberias) se ocupaba de definir la ortodoxia judia o rabinica, de adaptar la
Tora a los nuevos tiempos, de asegurar el mantenimiento de la tradicion y la
formacion de nuevos sabios o rabinos, de servir de tribunal supremo para
todas las comunidades judias tanto de Palestina como de la didspora y de
fijar el calendario judio, marcando el inicio de cada mes en la luna nueva e
intercalando a veces un mes extra en el ano. El mas famoso Nasi fue Rabi
Yehyda, bajo cuya direccion (entre 185 y 220, aproximadamente) se realizod
la gran compilacion de la ley oral judia conocida como la Mishna.



Filon de Alejandria

Con independencia de las sectas y grupos judios mas o menos
numerosos, en el amplio mundo helenistico-romano destacaban algunos
individuos por sus aportadones singulares a la cultura de su tiempo y, en
especial, a la renovacion y defensa de la cultura judia. Entre ellos destaca
un filésofo notable, Filon.

Filén (en griego, Philon; también conocido en la literatura latina como
Philo Iudaeus) naci6 en Alejandria hacia -20, en el seno de una familia
judia influyente y acomodada, que tenia estrechas relaciones tanto con la
corte del rey Herodes el Grande en Jerusalén como con Roma, a cuyo
servicio estuvieron algunos de sus parientes. Su hermano Aléxandros, por
ejemplo, hombre rico, administrador (romano) del distrito egipcio
comprendido entre el Nilo y el mar Rojo, hizo donaciones importantes al
templo de Jerusalén y ayudo financieramente al rey judio Herodes Agrippa.
Toda su familia estaba perfectamente integrada en el mundo helenistico-
romano, hablaba en griego y vivia de los negocios y del servicio a la
administracion romana, al tiempo que se mantenia fiel a su judaismo y se
mostraba munificente con las instituciones judaicas. Uno de sus sobrinos se
casé con una hija del rey Herodes Agrippa. Otro fue procurador romano de
Judea y ayudo a los romanos a reprimir la rebelion del 66. De la vida de
Filoén se conocen pocos datos concretos. Se sabe que hizo al menos una
peregrinacion a Jerusalén, y que en el afo 40 presidio una delegacion
enviada a Roma por la comunidad judia de Alejandria para pedir al
emperador Cayo Caligula proteccion de sus derechos frente a las
actividades antijudias toleradas por el prefecto romano. El mismo escribid



una memoria de su desgraciada mision (Legatio ad Caiutn). Muri6 hacia el
afno 50.

Es seguro que Filoén recibi6 una buena educacion helenistica, y se
interes6 profundamente por la filosofia platonica y estoica. También fue
educado en la Tord y estudié a fondo la Biblia, en la version griega de la
Septuaginta (que ¢l consideraba divinamente inspirada), pues parece que no
hablaba hebreo, sino solo griego. En cualquier caso, todas sus obras estan
escritas en griego.

Filon fue un auténtico judio, fiel a la ley de Mosh¢, y un genuino
filosofo helenista. Tratd6 de armonizar esos dos mundos intelectuales tan
distintos mediante la interpretacion alegorica de la Tora, siguiendo en esto
el ejemplo de los intérpretes griegos de Homero y Hesiodo, asi como la
practica estoica de la interpretacion alegorica de los mitos. Filon pensaba
que las narraciones biblicas son basicamente verdaderas y que Yahve es la
divinidad a la que también se puede llegar mediante la filosofia racional.
Sin embargo, cuando la 7ora usa un lenguaje antropomorfico y habla de la
mano de Dios, de sus ojos o de su ira, entonces ha de ser interpretada
alegoricamente. Muchos pasajes de la Biblia tienen dos sentidos: un sentido
aparente, que las masas creyentes captan facilmente, y un sentido profundo,
que los filosofos pueden descubrir mediante una adecuada interpretacion
alegérica. En tltimo término, es el mismo Dios el que se revela a Moshé e
inspira a los profetas y el que ilumina a los filésofos. Los profetas mismos
eran también filosofos y dechados de virtud. Filon escribid varias obras de
exegesis biblica, sobre todo su gran interpretacion alegorica Nomon hieron
allegoriai (Alegorias de las leyes sagradas).

Filon vivia inmerso en el mundo helenistico y en el seno de una
comunidad judia fuertemente proselitista. Los prosélitos debian
circuncidarse y cumplir la letra de la ley mosaica. Pero el mensaje de la
Tord es valido para todos los humanes, incluidos los gentiles, que pueden
llegar a descubrirlo con la sola ayuda de su inteligencia. Las historias y
preceptos de la Tord, originados en una sociedad arcaica y pastoril, tomados
al pie de la letra, eran con frecuencia ridiculos e insostenibles para los
gentiles e incluso para los prosélitos. Filon era un judio universalista,
partidario de extender la ley mosaica a toda la humanidad, y en especial a



los habitantes de las sofisticadas ciudades helenisticas. Para ello la ley debia
ser entendida a un nivel mas profundo y espiritual que el meramente literal.
Filon declara la superioridad de la vista (incluida la vision intelectual) sobre
el oido. La revelacion llega por el oido, y el sabio no sera tal hasta que «no
vea lo que antes oyo». Todos los humanes que ven y entienden forman un
Israel espiritual.

El pueblo recibe, en lengua hebrea, el nombre de Israel, palabra
que significa «el que ve a Dios». Ahora bien, la vision sobrepasa
todos los sentidos, pues solo ella capta las mas bellas realidades, el
sol, la luna, el conjunto del cielo y el universo. Y la vision por
medio de la parte dominante del alma aventaja a todas las demas
facultades: es la sabiduria, la cual a su vez es la vista de la
inteligencia. Aquel que comprendi6 por medio del conocimiento las
realidades de la naturaleza, y que ademas vio al padre y hacedor del
universo, sepa que ha alcanzado la cumbre de la felicidad!®!.

La concepcion filonica de Dios y del mundo esta fuertemente influida
por la filosofia platonica y a su vez influyd notablemente en el desarrollo
del neoplatonismo y de la patristica cristiana.

Dios es trascendente al mundo, es uno, eterno, incorpéreo,
autosuficiente. Dios es incomparable, incognoscible, indescriptible. Dios es
también bueno. Dios ha creado el mundo por bondad, no por necesidad.
Pero no lo ha creado directamente, manchandose las manos, por asi decir.
Dios es demasiado trascendente para ello. Piaton habia sostenido que la
verdadera realidad son las formas eternas, de las que las cosas sensibles y
efimeras participan en mayor o menor grado. Filon aceptaba esa teoria
platonica. Solo puede crearse algo si previamente se tiene la idea o forma
de lo que se va a crear. Las formas o ideas preceden a las cosas. Y el logos
es precisamente el lugar de las formas, la mente de las ideas. Por eso Dios
crea el logos directamente y solo indirectamente, a través del logos, crea el
mundo.

El logos y las formas o ideas que lo componen se entienden por Filon en
tres sentidos distintos:



1) En primer lugar, el /ogos existe en Dios, como un atributo divino.
Desde toda la eternidad, Dios ya poseia las ideas o formas de todas
las cosas, y el logos asi entendido constituye la mente divina y esta
en Dios.

2) En segundo lugar, antes de crear el mundo, Dios cred un plano
del mundo, el l6gos intermediario entre Dios y el mundo, el kdsmos
noetos, que contiene las formas puras de las cosas, ya fuera de Dios,
pero todavia no incorporadas en la materia.

3) Finalmente, esas formas se incorporan, esas ideas se realizan, el
plano de la creacion se convierte en el mundo sensible creado. En
este mundo siguen presentes esas formas como /dgos inmanente.

En el primer sentido, el /d0gos es como la idea que tiene el arquitecto en
la cabeza antes de plasmarla en un plano. En el sentido intermedio, el logos
es como el plano ya dibujado, antes de que empiece la construccion. Ya no
esta en la cabeza del arquitecto, pero todavia no se ha materializado en un
edificio. En el ultimo sentido, el /dgos es como la estructura del edificio ya
construido, el plano ya realizado en la disposicion de los ladrillos y las
vigas.

La creacion del mundo sensible se produce por incorporacion de las
formas en la materia. Las formas mismas han sido creadas por Dios, pero en
un sentido intemporal. En efecto, el kdsmos noetos no puede haber sido
creado en el tiempo, ya que antes de que hubiese cosmos tampoco habia
tiempo.

Cuando se dice que «en el principio cred Dios el cielo y la
tierra», no hay que entender «el principio» en sentido temporal. El
tiempo no existia antes del cosmos, sino que surgio con €l y a través
de ¢él. Puesto que el tiempo es el intervalo del movimiento del
cosmos, y el movimiento no puede surgir antes que el movil, sino
s0lo mas tarde o simultineamente con €1, necesariamente el tiempo



habra surgido mas tarde que el cosmos o simultineamente con ¢l
[Peri tes kosmopoiias, 7, 26; cfr. Vogel 1300 b].

En el actual modelo cosmoldgico del Big Bang no tiene sentido
preguntarse por lo que ocurrio antes del Big Bang, pues el Big Bang es no
solo el origen del Universo, sino también el origen del tiempo. Por tanto, no
hay instantes anteriores al Big Bang. En algun sentido el razonamiento de
Filon acerca del tiempo recuerda al de los cosmologos del Big Bang,
aunque por lo demas no tiene nada que ver con €I, claro esta.

El /6gos inmanente en el mundo constituye la ley de la naturaleza. Los
estoicos tienen razon cuando dicen que la felicidad consiste en seguir la ley
natural, y el sabio debe tratar de penetrar esa ley con todas sus facultades
intelectivas. Pero el autor de esa ley natural es Dios, y no hay manera mejor
de conocerla que a través de la revelacion del propio Dios, que constituye la
Tora. Ademas del raciocinio, algunos hombres poseen el don de la profecia,
especialmente entre los judios. También se puede alcanzar el éxtasis y la
experiencia mistica, que Filobn mismo conoce. En cualquier caso, el mensaje
judio tiene vocacion cosmopolita, al final de los tiempos el mundo entero
serd una cosmopolis regida por la ley natural, que es la ley de Dios, la Tord.

Filon realizé una sintesis de religion judaica y filosofia helenistica.
Moshé era a la vez el verdadero profeta y el genuino sabio estoico. En el
fondo, las verdades de la filosofia griega coinciden con la 7Tord, pues ambas
proceden de Dios. El dios personal de Abraham, Isaac y Yaaqov es el
mismo que el Dios trascendente y abstracto de la teologia platdnica.



Josefo

Aparte del filosofo Filon, también es digno de mencion el historiador
Josefo. Yosef ben Matatiahu (en hebreo) o Yosefos (en griego), también
llamado Flavius losephus (en latin) y Josefo (en castellano), nacio en 37 en
Jerusalén y muri6 en 100 o poco después en Roma. Procedia de una familia
sacerdotal, cercana a los saduceos, aunque ¢l pronto se alié con los fariseos.
Su lengua materna era el arameo, aunque luego escribid toda su obra en
griego. En 64-66 estuvo en Roma, donde consigui6 la libertad de algunos
sacerdotes judios. A su vuelta a Palestina participé al principio en la
rebelion judia contra los romanos al frente de un comando en Galilea. En 67
se entregd a los romanos en circunstancias vidriosas. Predijo a Vespasiano
que llegaria a ser emperador, prediccion que se cumplidé poco después. Ya
emperador, Vespasiano ordeno en 69 su puesta en libertad. En 70 entré en
Jerusalén en el séquito de Tito. Mas tarde vivido en Roma, protegido por
Vespasiano, Tito y Domiciano (los tres de la familia Flavia), que le
concedieron la ciudadania romana e incluso una pension del Estado.
Durante los ultimos treinta afios de su vida se dedico a la redaccion de sus
obras, ayudado por algunos auxiliares.

Josefo era un judio de tendencia helenista y universalista, que nunca
sinti0 la mas minima simpatia por el nacionalismo exacerbado y
apocaliptico de los zelotes. Con sus obras pretendidé contribuir al mejor
conocimiento de los judios y su cultura en el mundo helenistico-romano.
No oculté su posicidn filorromana, y consiguientemente fue considerado un
traidor por la mayoria de los judios y fue silenciado e ignorado por los
rabinos. Sin embargo, Josefo fue un incansable estudioso y defensor de la
religion y la cultura judias. Sus obras —aunque poco fiables y



excesivamente apologéticas, moralizantes y transidas de sentido
trascendente— constituyen sin duda la mejor fuente para el conocimiento
de la historia judia de los siglos -1y 1. Las principales fueron:

Peri toti ioudaikou polémou (Sobre la guerra judia). La version original,
en arameo, se ha perdido, y solo se conserva la version griega, publicada en
75-79 y dirigida al publico helenistico-romano. Narra los antecedentes y el
desarrollo de la rebelion judia, hasta su aplastamiento por los romanos.
Toda la culpa de la guerra se atribuye a los zelotes o fanaticos nacionalistas
judios, y se exonera de ella al pueblo judio y a la aristocracia local. Se
glorifica la actuacidén de Vespasiano y Tito.

loudaike arkhaiologia (Antigiiedades judias). Historia del pueblo judio,
desde sus origenes hasta el inicio de la guerra judia. Trata de familiarizar al
publico helenistico con la historia y la cultura judias, mostrando que la
felicidad consiste en una existencia judia de acuerdo con la ley de Dios. Se
usan como fuentes tanto la Biblia y las tradiciones orales judias como
testimonios de autores paganos. Josefo la escribid en griego con el apoyo de
varios auxiliares, que le ayudaban en su recopilacion.

Pros Apiona (Contra Apion). Apologia del judaismo y réplica frente a
los ataques a su obra anterior de Apidn, un antisemita alejandrino de la
época de Tiberio. Josefo sefiala la crasa ignorancia de los griegos respecto
de la historia judia, las fabulaciones urdidas por Manetos para avivar el odio
de los egipcios contra los judios, y las calumnias de Apidn contra los judios
alejandrinos, a los que acusa de clandestinidad e intentos de sedicion.
Expone los elementos del auténtico judaismo, basado en la ley, la idea
monoteista de Dios y el culto.

losépou bios (Vida de Josefo). Publicada poco antes de su muerte, es
una mezcla de memorias militares y apologia religiosa, con elementos
autobiograficos sobre su juventud y su vida en Roma. Describe la actuacion
de Josefo en Galilea durante el inicio de la rebelion judia y polemiza contra
la descripcion de la guerra judia por Yustos de Tiberias.



5. EL TALMUD

Tras el rotundo fracaso de la rebelion de ben Kosiba en 135, los judios
renunciaron definitivamente a la violencia y a las ambiciones de soberania
politica. La unica ambicion que les quedaba era la de regirse por su propia
ley, la ley de Yahvé. Pero esa ley, tal como la interpretaban ahora los
rabinos (de origen fariseo todos), que eran los que llevaban la voz cantante,
era doble: escrita y oral.



La Mishna y la Tosefta

Seglin la tradicion rabinica, Dios entregd a Moisé€s en el Sinai tanto la
ley escrita como la ley oral. La ley escrita quedo6 plasmada en la Tord y, mas
generalmente, en la Sagrada Escritura o libros candnicos de la Biblia, el
TaNaK.

La ley oral complementaba la ley escrita en multiples aspectos. Fue
transmitida de Moisés a Josué, de €ste a los ancianos y, a partir de ellos, de
generacion en generacion, hasta llegar en los dos primeros siglos de nuestra
era a los maestros repetidores (tanaim, plural de fanna, «maestro» o
«repetidor» en arameo, de la raiz aramea tena, «repeticion»). Cada dicho de
la Mishna se atribuye a un tanna determinado.

La Mishna (del verbo shana, «repetiry, «revisary) o «redaccion» es la
version canonica de la revelacion oral, elaborada por los fanaim y
finalmente compilada y editada de un modo candnico y definitivo por Rabi
Yehuda haNasi hacia el ano 200. Probablemente existieron otras
compilaciones en su tiempo, pero pronto desaparecieron y soOlo siguid
copiandose la de Yehuda ha-Nasi, debido a su mayor prestigio y autoridad y
a que su compilador era patriarca y presidente del tribunal.

El texto de la Mishna es comparable por su extension al de la Biblia
(abarca unas mil paginas impresas de tamafio medio). La Mishnd consta de
63 tratados, cada uno de los cuales se divide en varios capitulos,
subdivididos a su vez en paragrafos numerados. Los tratados se retinen en
seis Ordenes o partes, cuya enumeracion y somera descripcion puede dar
idea del alcance de la legislacion mishnaica:



1) Semillas. Tratados que cubren las bendiciones, los diezmos,
primicias, ofrendas, impuestos, limosnas y varios temas agricolas.

2) Fiestas. Tratados sobre el shabbat, las diversas fiestas judias y lo
que se puede y debe hacer en ellas, y el calendario.

3) Mujeres. Tratados sobre el matrimonio, el divorcio, el adulterio y
las relaciones conyugales en general.

4) Danos. Tratados sobre derecho civil: las compras, las ventas, las
hipotecas, los tribunales, los testimonios y los juramentos. (También
contiene uno sobre la idolatria.)

5) Cosas sagradas. Tratados sobre los sacrificios, los primogénitos y
las carnes puras e impuras.

6) Cosas puras. Tratados sobre la pureza o impureza de humanes y
cosas, la transmision de la impureza y la muerte.

El hebreo biblico habia dejado de hablarse hacia siglos cuando se
compuso la Mishni. En la mayor parte del pais se hablaba arameo. En
Judea se habia formado un nuevo dialecto del hebreo, conocido ahora como
hebreo mishnaico, precisamente porque en €l estd compilada y escrita la
Mishnd. El hebreo mishnaico a su vez dejo de hablarse a finales del siglo 1,
aunque sigui6 siendo parcialmente usado en la escritura de los rabinos hasta
el siglo v.

El texto de la Mishna esta destinado a ser memorizado y estd escrito de
tal modo que su memorizacion sea lo mas facil posible. Con frecuencia las
mismas construcciones sintacticas se repiten una y otra vez, cambiando so6lo
ciertas palabras, pero conservando la misma estructura de las oraciones.
Varias generaciones de tanaim (repetidores) aprendieron de memoria
grandes partes de la Mishnd antes de que esta encontrara forma escrita
definitiva, e incluso después.



Al contrario de los autores de textos apocalipticos de la época, que
imitaban la lengua hebrea biblica y que atribuian sus textos a antiguos
profetas, los autores de la Mishna escribian en la lengua de su tiempo y se
atribuian sus opiniones (con frecuencia discrepantes) a si mismos. Ya en la
época de Herodes el Grande los sabios fariseos Shammay el Viejo y Hillel
el Viejo habian dado versiones contrapuestas de muchos puntos de la ley
oral, versiones que la Mishna recoge con precision. En conjunto, unos 150
maestros fanaim son mencionados por su nombre en el texto mishnaico,
agrupados en seis generaciones pertenecientes a los dos primeros siglos de
nuestra era. Los rabinos Gamaliel el Viejo, Akiba, Yosef, Meir, Simeon ben
Gamaliel, Yehudd ha-Nasi y otros constantemente aparecen hablando en
nombre propio. En principio, podria parecer paradojico atribuir los mismos
textos a la revelacion divina recibida por Moisés en el Sinai en un pasado
mitico y remoto y, simultdneamente, atribuirlos a rabinos recientes o
incluso vivos (en la época de la compilacion). Sin embargo, los judios
rabinicos no veian contradiccion en ello. Incluso cuando inventaban nuevos
preceptos, pensaban que lo Unico que estaban haciendo es «poner vallas en
torno a la ley», es decir, indicar qué cosas es preciso hacer para aumentar la
seguridad de que la ley se cumpla. La revelacion divina a Moisés era una
tradicion viva, de la que ellos eran portadores. Y frente al inmovilismo de la
ley escrita, la oral permitia una mas flexible adaptacion a las cambiantes
realidades, un mayor pragmatismo.

La Mishnd o ley oral dice como hay que entender los 613
mandamientos (mitzvot) contenidos en la Tord o ley escrita, como hay que
cumplirlos.

La mayor parte de la inmensa masa de preceptos y opiniones legales
(halajot) contenidos en el texto mishnaico aparecen en forma tersa y
concisa, sin justificacion alguna, ni en la Escritura ni en las razones de los
maestros que los propusieron. Ello se debe al hecho de que la Mishna es
una seleccion de la tradicion oral, no toda la tradicion. Gran parte de los
preceptos, justificaciones y argumentos que se quedaron fuera de esa
seleccion nuclear que es la Mishnd fueron recogidos en otros escritos
complementarios, entre los que destaca la Tosefid.



La Tosefta (el suplemento) fue escrita por los mismos autores y al
mismo tiempo que la Mishna. Es una especie de cajon de sastre al que iban
a parar todas las tradiciones y opiniones legales conservadas oralmente y
que no cabian o no se juzgaban dignas de figurar en esa antologia esencial
de la ley oral que era la Mishna. Puesto que la Toseftd no estaba destinada a
ser aprendida de memoria, como la Mishnd, sus textos carecen de la
estructura mnemotécnica que caracteriza a esta Ultima. Sin embargo, sus
textos con frecuencia recogen, amplian y explican los de la Mishna. Suele
decirse que los textos de la Mishnd son tan faciles de memorizar como
dificiles de entender. Esa comprension se ve a menudo facilitada por los
complementos que aporta la Tosefta, por lo que esta ha sido ampliamente
usada por los comentaristas de la Mishnd.

La ley mandaba bendecir el dia del shabbat y celebrarlo bebiendo un
poco de vino, que a su vez debia ser bendecido. Estaba claro que habia que
hacer las dos cosas, bendecir el dia (el shabbat) y bendecir el vino, pero ;en
qué orden habia que recitar ambas bendiciones? En minucias como €sta se
extiende constantemente la Mishnd. El capitulo 8 del tratado mishnaico
Berajot (bendiciones), correspondiente al orden Zeraim (semillas), empieza
con este parrafo:

Estas son las cosas en que se diferencian las escuelas de
Shammay y de Hillel respecto a la comida. La escuela de Shammay
dice: «Se recita la bendicion del dia y luego la del vino». La escuela
de Hillel, en cambio, afirma: «Se recita la bendicion del vino y
luego la del diay.

Eso es todo. La Mishnd nos transmite la discrepancia de opiniones entre
ambos maestros, pero no nos informa de sus razones. Estas las encontramos
en la Toseftd, cuyo pasaje correspondiente dice asi:

Estas son las cosas en que se diferencian las escuelas de
Shammay y de Hillel respecto a la comida. La escuela de Shammay
dice: «Se recita la bendicion del dia y luego la del vino, pues el dia



es la causa de que se sirva el vino, y el dia ya esta santificado,
aunque el vino todavia no se ha servido». La escuela de Hillel, en
cambio, afirma: «Se recita la bendicion del vino y luego la del dia,
pues el servir el vino es la causa de la santificacion del dia. Otra
explicacion es que siempre es obligatorio bendecir el vino, pero no
siempre lo es bendecir el dia». La ley coincide con las palabras de la
escuela de Hillel [Tosefta Berajot, V, 23].

Asi pues, en este caso, como en otros muchos, la Toseftd repite la
discrepancia registrada en la Mishnd, pero ademas la ilustra con las razones
de ambos bandos y, finalmente, nos dice quién tiene razdn, es decir, quién
coincide con la Ley (de Dios).



La Gemara y el Talmud

La Mishna acabd de compilarse hacia 220. Tratandose de un texto
dificil y a veces oscuro, inmediatamente se sintid la necesidad de explicarlo
y comentarlo. Durante los tres siglos siguientes se escribieron muchos y
prolijos comentarios de la Mishna, tratando de aclarar, explicar y
fundamentar sus preceptos y opiniones y echando mano para ello tanto de
los complementos contenidos en la Tosefta, como de citas biblicas, de otras
tradiciones orales, de decisiones judiciales precedentes y de reflexiones
propias. Toda esta masa de comentarios de la Mishnd constituye la Gemara
[pronunciado Guemarad].

Los autores de la Gemara son los llamados amoraim, sabios rabinos
continuadores de la obra de sus antecesores, los tanaim. Los amoraim
(«intérpretes», de la raiz amar, «decir») podian interpretar a los tanaim,
pero no podian contradecirlos, al ser su autoridad inferior, por ser
posteriores a ellos. En general, en toda esta literatura que pretendia
transmitir la ley oral revelada por Dios a Moisé€s para su memorizacion la
autoridad de las fuentes era tanto mayor cuanto mas antiguas eran estas,
pues asi estaban mas cerca de la revelacion original.

La misma Mishna fue comentada por los amoraim en dos zonas
distintas del mundo judio de entonces, en Palestina y en Mesopotamia,
dando asi lugar a dos conjuntos distintos de comentarios: la Gemard
palestina y la Gemara babilonica. Ambas mencionan a cientos de amoraim
por su nombre. Los de Palestina llevan el titulo de Rabi; los de Babilonia, el
de Rav o Mar.

La Gemara (del verbo gamar, «completar») se afiade a la Mishnd y
completa el Talmud. Mishna + Gemara = Talmud. El Talmud es, pues, la



suma o resultado de agregar a la Mishna la masa de comentarios contenidos
en la Gemara. Puesto que hay una Gemard palestina y otra babilonica,
también hay dos Talmudim (plural de Talmud) distintos: el Talmud de
Palestina y el Talmud de Babilonia.

El Talmud de Palestina, el mas antiguo (quedo6 ya listo en el siglo V), es
obra de las academias rabinicas instaladas en el pais de Israel: Cesarea,
Sépforis y Tiberias (en Jerusalén no habia academia, pues la ciudad estaba
vedada a los judios). Incorpora la Mishnd, los comentarios de los amoraim
de esas academias palestinas de los siglos 11 al 1v y los anadidos de sus
compiladores.

El mas famoso, extenso y mejor conservado de los dos Ta/mudim es el
Talmud de Babilonia, compilado en las academias rabinicas de
Mesopotamia durante los siglos vi y vil. Se trata de una obra inmensa, que
en su edicidn estandar consta de unas seis mil paginas. Incorpora la Mishnd,
los comentarios de los amoraim babildnicos y las propias reflexiones y
anadidos de los compiladores. Esta escrito en dos lenguas, en hebreo y en
arameo. Las citas biblicas estan en hebreo biblico. Las citas de la Mishnd y
las opiniones atribuidas a los tanaim, asi como los preceptos legales, estan
en hebreo mishnaico. Los comentarios y explicaciones de los amoraim
estan en arameo. Las reflexiones y observaciones de los propios editores,
asi como las multiples narraciones y anécdotas intercaladas, estan también
escritas en arameo. Los amoraim analizan y clarifican los dichos de los
tanaim. También introducen textos de otras fuentes de la época mishnaica,
como la Tosefta.

Los textos del 7almud son de dos tipos: halajot (plural de halaja,
«decision legaly) y haggadot (plural de haggada, «narracidony). Los halajot
son textos juridicos, que cubren todo el campo de la ley, tanto religiosa
como civil. En su conjunto, constituyen una ordenacién completa de la vida
judia. En la Mishna con frecuencia aparecen opiniones contrapuestas. En
los halajot del Talmud, esas opiniones se discuten y analizan desde diversos
angulos, llegdndose finalmente (y a través de mil vericuetos) a una solucion
o decision. Cada aspecto de la vida publica o privada, religiosa o familiar,
de los judios es exhaustiva y minuciosamente regulado por alguna halaja.
El Talmud no se limita a la conclusion juridica, sino que presenta todas las



sutiles discusiones, andlisis y precedentes que conducen a ella. De hecho
halaja proviene de halaj (andar) y significa «andadura» o «caminoy, el
camino que la reflexion de los sabios ha seguido para llegar a la conclusion
final. Los haggadot, por el contrario, son cualesquiera textos no juridicos:
anécdotas, narraciones edificantes, leyendas, exégesis biblicas, historias
reales o 1maginarias, datos cientificos, interpretaciones y simbolismos
diversos. Los halajot se dirigen mas a la inteligencia y el raciocinio; los
haggadot, a la imaginacion y el sentimiento. De todos modos, ambos tipos
de textos estan inextricablemente unidos en ese océano de palabras que es
el Talmud, y en muchos casos nadie sabria decir si el texto particular que
tenemos delante es un halaja o un haggada.



La época de los Geonim

Durante los cinco siglos siguientes a la redaccion final del 7almud (es
decir, entre los siglos viI y X1, aproximadamente) las grandes academias
rabinicas (yeshivot, plural de yeshiva, «academiay») siguieron jugando un
papel de primer orden en la vida judia. El director o jefe de una de estas
academias se llamaba el gaon (en plural, geonim, leido gueonim). Por eso
esta €poca se conoce como la época de los geonim.

La academia de Tiberias, junto al lago de Galilea, desempefid6 un gran
rol en la fijacion del texto vocalico de la Biblia y en su fiel transmision por
los masoretas. Ademads, tenia autoridad para fijar el calendario, los meses,
los afios y las fiestas para todas las comunidades judias del mundo. De
todos modos, su prestigio y autoridad para dirimir disputas juridicas eran
superados por los de las academias de Mesopotamia, especialmente las de
Sura y Pumbedita, verdaderas academias centrales y tribunales supremos
del mundo judio.

Durante los siglos vii al x1 la mayor parte de los judios del mundo
(quizds el 70%) vivian en Mesopotamia, nucleo central del califato
islamico. Alli estaban gobernados por el exilarca, presunto descendiente de
la casa de David, que vivia como un principe y era reconocido por los
califas como el dirigente maximo de los judios. Sin embargo, entre éstos los
tribunales siempre han sido mas importantes que el poder ejecutivo, y las
academias de Sura y Pumbedita eran los tribunales supremos. Su prestigio
era inmenso. Alumnos de lejanos paises acudian a ellas a aprender la ley y
volvian a sus lugares de origen como sabios rabinicos reconocidos. Y
comunidades de toda la diaspora se dirigian a las academias babilonicas con



dudas o preguntas. Sus famosas respuestas escritas (responsa) poseian
autoridad legal y sentaban jurisprudencia.

Los miembros de las yeshivot babilonicas seguian la tradicion de los
amoraim que habian compilado el 7al/mud babilonico, el mas extenso y
prestigioso. Los puestos que ocupaban en las academias eran hereditarios,
por lo que su inmensa erudicion talmudica se transmitia de padres a hijos.
Sus responsa o respuestas escritas son los primeros comentarios al Ta/mud.
Unas eran cortas y se limitaban a aclarar el significado de una palabra.
Otras zanjaban una discusion entre textos y opiniones aparentemente
contradictorios. Algunas constituian verdaderos tratados, en que una
cuestion era examinada desde el principio bajo todos los puntos de vista.
Asi, la inmensa legislacion talmudica, interpretada por los geonim, regulaba
la vida de los judios aun en sus mas nimios detalles.



Los comentaristas

A partir del siglo x1 las academias rabinicas de Sura y Pumbedita
entraron en decadencia, debido en parte a la fragmentacion del mundo
islamico en califatos independientes distintos. Tanto en Espafia como en el
Magreb y en Egipto surgieron nuevos centros de estudio e interpretacion
talmudica, que tomaron el relevo de las academias babildnicas, en las que
habian estudiado algunos de sus fundadores y con las que compartian un
mismo ambiente, el islamico. En todos estos paises los judios hablaban en
arabe y habian asimilado gran parte de la cultura arabe. Constituian
minorias oprimidas, pero respetadas en su autonomia religiosa. Entre los
numerosos comentaristas del 7almud que surgieron en el mundo islamico
destaca Moshé ben Maimon (castellanizado, Maimodnides).

Los judios de Europa occidental se encontraban viviendo en un mundo
mucho mas primitivo y subdesarrollado culturalmente. Alejados de
Mesopotamia y de Israel (con los que, a pesar de todo, mantenian alglin
contacto a través de Italia y Grecia), habian adoptado el Talmud de
Babilonia como ley, pero encontraban dificiles de entender sus prolijas y
sutiles disquisiciones e incluso muchas de sus palabras y expresiones. De
ahi la necesidad que se sentia de una explicacion sencilla de cada frase de la
monumental obra. Y fue precisamente un judio europeo, Rashi, quien
emprendio y llevo a cabo esa tarea.

Rabi Shlomé ben Isaac, mas conocido por el acronimo Rashi, nacid en
Troyes (Francia) en 1040 y muri6 en 1105. Escribi6 un gran comentario a la
Biblia y otro al Talmud. Escribia en un hebreo muy claro, en un estilo
sencillo y con una concision legendaria. «En tiempos de Rashi —solian
decir los judios posteriores— cada gota de tinta era una piedra preciosa.» Se



trata de un comentario corrido de todas las oraciones de la mayor parte de
los tratados del 7Talmud que, sin tomar partido en las discusiones, explica el
significado de cada expresidon poco usual, saca las conclusiones implicitas y
sefala las lineas maestras de los argumentos, con frecuencia escondidas en
la jungla de la dialéctica talmudica. Antes de Rashi, el Talmud solo era
accesible a una ¢élite de eruditos. Gracias a su comentario, el 7almud se hizo
accesible intelectualmente a capas mucho mas amplias del pueblo judio.

Rashi tuvo varios discipulos, a los que caso con sus hijas e instruy6 en
la interpretacion del Talmud. Muerto el maestro, ellos continuaron su labor
de comentario, extendiéndola a los tratados talmudicos a los que no habia
llegado el comentario de Rashi y, sobre todo, llevando a cabo un tipo de
comentario muy distinto de los pasajes dificiles. Rashi comentaba todo el
Talmud. Sus discipulos, durante los siglos XII y XIII, se concentraron en
tareas mas puntuales, comentando con mas detalle ciertos pasajes
especialmente oscuros o polémicos e incluso encontrando y resolviendo
dificultades en el comentario mismo de Rashi. Sus notas se conocen como
tosafot («suplementos» o «afiadidos», plural de fosefta), y tradicionalmente
han sido consideradas como el complemento ideal del gran comentario
corrido de Rashi.

De hecho, desde su primera impresion completa (realizada en Venecia
en 1520-1522), todas las ediciones impresas del Talmud contienen, ademas
de la Mishna y la Gemara, el comentario de Rashi y los tosafot de sus
discipulos. La paginacion estandar consiste en el texto venerable de la
Mishna y la Gemara impresos en el medio de la pagina y, a su alrededor y
en letra mas pequena, el comentario de Rashi y los tosafot correspondientes
al texto en cuestion.



6. MAIMONIDES




Pensamiento judio en al-Andalus

Los siglos X, X1 y X1 constituyen la edad dorada de la cultura judia
medieval, que florecié en al-Andalus (la parte islamica de la Peninsula
Ibérica) con incomparable brio. Durante el siglo x el califato de Cérdoba
aseguraba la tranquilidad y prosperidad de las comunidades judias,
tranquilidad que se mantuvo en los reinos taifas del siglo x1. Los judios,
aunque conservando su religion, se asimilaron completamente a la refinada
cultura arabe, que en al-Andalus atravesaba un momento de singular
esplendor. Los judios adoptaron el arabe como tnica lengua de uso habitual
y conocian bien las artes, la poesia y la teologia escolastica (kalam) de sus
vecinos muslimes, asi como su filosofia (falsafa) de raiz griega. A esta
¢poca pertenece, por ejemplo, el famoso poeta y pensador Shlomo Ibn
Gabirol (1020-1070), nacido en Malaga y autor de la famosa obra Fuente de
la vida, asi como el pietista Bahya Ibn Paquda, que vivié en Zaragoza en la
segunda mitad del siglo xI.

Esta situacion de convivencia tolerante y pacifica entre las culturas y las
religiones tuvo un abrupto fin con la llegada a al-Andalus de dos oleadas
sucesivas de beréberes violentos e islamistas ardientes, los almoravides y
los almohades. El almoravide Yusuf ben Tashufin ocup6 Granada en 1090 y
Coérdoba y Sevilla en 1091. Para 1110, los almoravides dominaban todo al-
Andalus. Su presencia significo la derrota de la culta aristocracia hispano-
musulmana y el predominio del inculto pueblo llano y de los juristas
malikies, rigoristas e intolerantes en asuntos religiosos, que hacian la vida
dificil a judios y cristianos. De todos modos, todavia en la época
almoravide era posible una vida judia en al-Andalus, como muestra el
continuo funcionamiento de la Academia rabinica de Lucena. La situacion



empeord considerablemente tras 1142, cuando los fanaticos almohades
obligaban a los judios a convertirse al islam bajo amenaza de muerte. En
1148 la ciudad judia de Lucena fue arrasada, y su academia, quemada. Todo
era desolacion. Muchos judios huyeron hacia los reinos cristianos del norte
de Espaiia, o incluso todavia mas al norte, a la Provenza, y otros lo hicieron
al norte de Africa. En 1170 los almohades conquistaron definitivamente
todo al-Andalus.

Yehuda ha-Levi (1075-1141) naci6 en Tudela, perteneciente entonces al
emirato de Zaragoza. Deambul6 por la Espafia isldmica y cristiana y viajo
por el Magreb con Abraham Ibn Ezra. Al final, se traslado a Tierra Santa,
donde muri6. Poeta y filosofo, escribi6 el famoso libro Kuzari o El libro de
la demostracion y de la prueba en defensa de la religion despreciada. Lo
escribid en arabe y fue traducido al hebreo por Yehuda Ibn Tibbén en 1167.
Relata como el rey jazaro compara todas las doctrinas y elige el judaismo
rabinico como la mejor. Lo escribié como defensa del judaismo rabinico
ortodoxo frente al heterodoxo karaismo, en el contexto de una polémica que
centraba el interés de los pensadores judios de la época.

Rabi Abraham ben Meir Ibn Ezra (1092-1167) nacié también en Tudela.
Recibié una esmerada formacion intelectual. Sobresali6 como poeta,
filosofo, gramatico y comentarista biblico. Fue amigo del poeta Yehuda ha-
Levi, con el que viajo por el norte de Africa, llegando hasta Egipto y quiza
Israel. En los veinticinco ultimos afios de su vida se vio obligado a recorrer
varios paises cristianos (Italia, Provenza, Francia, Inglaterra) en condiciones
de pobreza. De vuelta a su tierra, murié en Calahorra. Los comentarios
biblicos de Ibn Ezra se basaban en un sélido conocimiento de la lengua, la
gramatica y la filologia hebreas. Su sentido critico lo llevo a poner en tela
de juicio la autoria tradicionalmente adscrita a diversos libros de la Biblia,
anticipando conclusiones posteriores de Spinoza y de la critica textual
moderna. Era consciente de que se apartaba de la manera de proceder de
Rashi. De todos modos, a veces hacia interpretaciones alegoricas, como en
el caso del Qohélet o del Cantar de los cantares. Ibn Ezra defendié también
la tradicion oral rabinica frente a los karaitas, que rechazaban la ley oral y la
tradicion talmudica y se atenian exclusivamente al texto escrito de la Biblia,
literalmente interpretado. Con frecuencia acudia a las opiniones de Rabi



Saadia Gaodn, el exégeta que en el siglo X se habia opuesto enérgicamente al
karaismo. Ibn Ezra era muy aficionado a la astrologia, en la que creia hallar
la clave para entender diversas narraciones y leyes biblicas. También se
interesO por los nimeros, escribiendo tres opusculos, en los que introduce
los numerales indios, el sistema decimal de numeracion y el cero, al que €l
llama galgal (circulo). Tradujo el comentario de al-Biruni a las tablas de al-
Khwarizmi e hizo comentarios sobre la introduccidén de la matematica india
en la cultura arabe en el siglo viiL.

De todos modos, en el siglo xi1 el pensamiento filosofico judio, como el
islamico, estaba crecientemente influido por Aristoteles, sobre todo a traves
de sus comentaristas arabes. Los mejores filosofos judios eran aristotélicos,
y entre ellos destacaban Abraham Ibn Daud, Moshé ben Maimén (alias
Maimonides) y Samuel Ibn Tibbon.

Abraham Ibn Daud (1110-1180) nacio6 en el seno de una familia culta y
acomodada en Cordoba, donde adquirié una refinada educacion religiosa y
profana, un notable conocimiento de la tradicion talmudica del judaismo,
asi como una gran familiaridad con la lengua arabe y con la literatura y la
filosofia en esa lengua. Alli tuvo acceso a la filosofia aristotélica, a través
de las traducciones y comentarios arabes, especialmente los de Ibn Rushd
(Averroes). En 1149 los almohades conquistaron Coérdoba a los
almoravides. Ibn Daud tuvo que huir a Toledo, ciudad bajo dominio
cristiano. Parece que alli trabajo de traductor del arabe. Hacia 1161 escribio
una obra filosofica cuyo texto original en arabe se ha perdido, pero de la
que se conserva la traduccion hebrea, titulada Ha-emuna ha-ramd (La fe
sublime). Se trata de la primera obra de filosofia aristotélica escrita por un
judio (las de Ibn Gabirol y ha-Levi son de tendencia neoplatonica). De
todos modos, Ibn Daud evita cualquier conflicto entre filosofia y religion,
pues la verdadera filosofia no se opone a la Tord. En su introduccion, se
refiere a los creyentes judios que han aprendido algo de ciencia o filosofia,
que detectan conflictos entre la tradicion religiosa y la razon y piensan que
tienen que elegir, sintiéndose perplejos (la misma palabra ya anuncia el
famoso tratado de Maimonides, Guia de perplejos). El libro de Ibn Daud se
divide en dos partes: la primera trata de la fisica aristotélica e incluye las
pruebas de la existencia del primer motor; la segunda trata de la religion



revelada. En contraposicion a los pensadores judios anteriores, y siguiendo
en parte al comentarista griego Alejandro de Afrodisias, Ibn Daud defendio
la teoria de la limitada omnisciencia divina para explicar la posibilidad de la
libertad humana. Dios limita su conocimiento de lo que elegird y hara cada
ser humano, a fin de garantizar la libertad humana; igualmente, limita su
propia omnipotencia, absteniéndose de determinar lo que el individuo hara,
a fin de permitir la accion libre. Estas opiniones seran mas tarde adoptadas
por Gersonides. Por la misma €poca escribid el Sefer ha-Qabbala (Libro de
la tradicion), dedicado a combatir la herejia karaita mediante una cronica
historica que va desde los profetas hasta los judios andalusies de su tiempo,
que presuntamente mostraria la transmision ininterrumpida de la ley oral. Al
parecer, Ibn Daud murié martir, aunque se ignoran las circunstancias.



Mosheée ben Maimon

Moshé ben Maimon (en arabe, Ibn Maymun; en latin, Maimonides)
nacido en Cordoba en 1135, en el seno de una familia de jueces rabinicos
(dayyanim). Seguramente fue educado por su propio padre, a su vez
discipulo de Ibn Migash, famoso talmudista de Lucena. A partir de 1142, la
influencia almohade fue creciendo en al-Andalus, hasta que en 1148 los
almohades establecieron su dominio directo sobre todo el pais, e
inmediatamente impusieron una politica represiva sobre los judios,
obligandolos a convertirse al islam o a emigrar. La familia de ben Maimon
tuvo que abandonar Cordoba en 1145, viviendo en Granada los dos afios
siguientes, hasta que un nuevo avance almohade la obligd a establecerse en
Almeria, que por aquel entonces estuvo una década bajo dominio cristiano
y libre de almohades. Reconquistada Almeria por los almohades en 1157, es
probable que la familia de Moshé ben Maimén tuviera que convertirse
externamente al islam para salvar la vida, actuando asi como anusim
(conversos a la fuerza) durante una temporada.

En 1160 la familia de ben Maimoén se trasladé a Fez (en Marruecos),
donde permanecid cinco afios. Alli continué6 Moshé sus estudios rabinicos,
filosoficos y cientificos, incluyendo quizé los de medicina. En esa época, en
que tuvieron que vivir como anusim o criptojudios, su padre escribio la
Carta de consuelo, dirigida a los judios forzados a convertirse al islam, en
la que defiende que basta con rezar unas pocas oraciones y hacer buenas
obras para seguir siendo judio. El mismo Moshé ben Maimon escribi6 otra
carta sobre el mismo tema en la que recomienda la emigracioén. Aplicandose
a si mismo el consejo, en 1165 Moshé y su familia embarcaron hacia
Palestina. Su maestro judio Ibn Shoshan tuvo menos suerte y fue ejecutado



por negarse a convertirse al islam. Después de permanecer unos meses en
Palestina y de visitar Jerusalén y Hebron, ben Maimon se trasladé a Egipto,
primero a Alejandria y luego a Fostat (la ciudad vieja de El Cairo), donde se
estableceria definitivamente, permaneciendo alli los cuarenta tltimos afios
de su vida.

La llegada de ben Maimén a Egipto coincidid con la muerte de su
padre. El Cairo albergaba una numerosa, culta y bien organizada colonia
judia, que gozaba de cierta tolerancia por parte de las autoridades. Alli se
sentia bien ben Maimoén, que pronto consolid6 su posicion social mediante
un doble matrimonio: €l se casd (por segunda vez; su anterior mujer habia
muerto joven) con la hermana de un judio bien introducido, escriba privado
de una esposa del sultan Sal4 al-Din (Saladino), a la vez que éste se casaba
con una hermana de ben Maimoén. Los primeros afios de estancia de Moshé
en El Cairo fueron felices y productivos. Su hermano menor David se
dedicaba al lucrativo negocio del comercio con piedras preciosas
importadas de la India y mantenia al resto de la familia, incluido Moshé,
que podia dedicar todo su tiempo a sus estudios y tareas intelectuales.
Durante esta época escribid su vasto Comentario a la Mishnad e inici6 la
composicion de la Mishné Tora (Segunda Ley). Hacia 1173 se produjo una
catastrofe familiar: el barco en que David navegaba, trayendo las piedras
preciosas a Egipto, se hundio en el océano indico, dejando arruinada a la
familia y sin sustento a Moshé.

A partir de la muerte de su hermano, Moshé ben Maimon se dedico a la
practica de la medicina para ganarse la vida. No sabemos como aprendid
esta profesion, pero pronto alcanzd una gran reputacion como médico. Al
mismo tiempo, ben Maimén se habia convertido en una figura de
incomparable prestigio intelectual en el mundo judio. En 1177 fue
nombrado jefe de la comunidad judia local y de hecho siempre fue el jefe
espiritual de los judios de Egipto, asi como el guia juridico y religioso de
los judios de otras muchas comunidades de todo el mundo, que le enviaban
por escrito sus dudas y preguntas, a las que ¢l contestaba con regularidad.

Entre los judios Moshé ben Maimon es conocido y designado con gran
frecuencia como el Rambam o RaM BaM (acronimo de Rabi Moshe Ben
Maimon).



El comentario a la Mishna

Frecuentemente, sobre todo los sabados y dias festivos, los judios
repasaban la Mishnd, la compilacion candnica de la ley oral, pero tenian
dificultades para entenderla. Aunque registra las opiniones de muchos
sabios respecto a ciertos puntos, eso sélo ayuda a los eruditos que ya saben
de qué va el asunto y no al lector normal. Para comentar la Mishnd se creo6
el Talmud, pero el remedio es peor que la enfermedad. La Gemara o
comentario talmudico es una selva enmaranada y desordenada, llena de
vericuetos y controversias que se extienden a través de sus multiples
tratados, valiosa para el experto pero inabarcable para el lector normal.
Rashi habia ayudado a entender el 7a/mud con su comentario corrido, pero
el nucleo del Talmud, la Mishna, carecia de un comentario clarificador,
directo y sucinto, que la pusiera realmente al alcance de todos los fieles
interesados. Ese es el vacio que pretendio llenar ben Maimon.

El Rambam empez6 a redactar su comentario a la Mishnd en 1158,
cuando solo contaba veintitrés afios y atn vivia en al-Andalus, y lo acabd
en 1168, a los 33 afios y viviendo ya en Fostat. El mismo recuerda: «He
trabajado [en esta obra] bajo las mas penosas circunstancias. Los Cielos
dispusieron que yo fuera exiliado y llevado de una parte a otra; asi me vi
obligado a trabajar mientras viajaba por tierra o cruzaba el mar...». La obra
esta escrita en arabe, pero en caracteres hebreos, como era habitual en su
autor. Es conocida como as-Siray (en arabe) o ha-Maor (en hebreo), es
decir, el Luminar o la Lampara, sin duda por la luz que arroja sobre el texto
mishnaico.

Seglin ben Maimon mismo indica, las cuatro finalidades que perseguia
al escribir el Luminar eran:



1) Ofrecer una interpretacion clara y escueta de cada parrafo de la
Mishna, asi como del significado de las palabras.

2) Indicar en cada caso el veredicto o conclusion aplicable a la vida
practica.

3) Servir al principiante de introduccion al estudio del Talmud.

4) Servir al experto de guia, indice y recordatorio de la Mishna y la
Gemara enteras.

Aunque respetuoso con los comentaristas que le precedieron, no le
duelen prendas a la hora de discrepar de ellos en ciertas ocasiones. En el
tratado Pessajim (Pascuas) [4,9] de la Mishna se dice que «seis cosas hizo
el rey Ezequias. A tres de ellas asintieron los sabios, pero a otras tres no
asintieron». Una de las cosas con las que los sabios estuvieron de acuerdo
fue que «oculto el Libro de las medicinas». Al llegar a este punto, el gran
comentarista Rashi lo habia interpretado del siguiente modo: Ezequias
oculto el Libro de las medicinas, porque en €ste se encontraba la lista de los
medicamentos adecuados para curar todas las enfermedades conocidas, y el
rey temia que la gente, confiando en las medicinas, dejase de confiar en
Dios y de pedirle misericordia. Esta interpretacion de Rashi es rebatida por
ben Maimon, como era de esperar, dada su condicion de médico, y
sustituida por esta otra: el Libro de las medicinas no contenia una lista de
medicamentos serios y eficaces, sino una sarta de métodos primitivos,
populares y supersticiosos. «Y viendo Ezequias que las gentes se servian de
aquellas patrafias para curarse, resolvid ocultar el Libro.» Criticando a
Rashi, afiade:

(Como puede atribuirse semejante estupidez a Ezequias...?
Seglin la opinidén de este exégeta, resultaria que, cuando un hombre
tiene hambre y come el pan que se la saciard, dejaria por eso de
confiar en Dios. jAh, necios! Como nosotros alabamos y



bendecimos al Altisimo por haber creado los alimentos para saciar
nuestra hambre cuando estamos sanos, asi debemos agradecer a
Dios el haber hallado medicamentos curativos para cuando estamos
enfermos.

En estas breves observaciones criticas se aprecia el vigor racionalista
caracteristico de ben Maimon.

El comentario benmaimoénido a la Mishna contiene el optsculo de los
Trece Principios, que resume al maximo el contenido dogmatico del
judaismo y que posteriormente fue adoptado como credo por todos los
judios ortodoxos, que lo recitan diariamente después de la oracion de la
mafana. Estos trece principios afirman: la 1) existencia de Dios, 2) unicidad
de Dios, 3) incorporeidad de Dios, 4) eternidad de Dios, 5) exclusividad de
Dios como objeto de adoracién o plegaria, 6) inspiracion divina de los
profetas, 7) superioridad profética de Moshé, 8) origen divino de la Tord, 9)
inmutabilidad de la 7ord, 10) omisciencia divina de los actos y
pensamientos humanos, 11) premio y castigo divino por las acciones
humanas, 12) futuro advenimiento del mesias y 13) resurreccion de los
muertos.



La Mishné Tora

Los comentaristas nordeuropeos del 7almud, y en especial Rashi y sus
discipulos, los autores de los tosafot, tenian un espiritu analitico, seguian el
texto talmudico paso a paso, aclarandolo y explicindolo, pero nunca
pretendieron someter la doctrina a sintesis, reconstruirla desde sus
principios implicitos. Esta tarea fue encarada por Moshé ben Maimon. Si su
comentario a la Mishna todavia se cefiia a la letra y la estructura del texto
mishnaico, su ruptura con toda la tradicion de comentaristas anteriores
culminaria en la Mishné Tora (Segunda Ley), un esfuerzo sintético sin
precedentes en el mundo judio.

Dos afios después de haber acabado la redaccion del Luminar, cuando
ya contaba 35 anos de edad, ben Maimén emprendié una empresa mucho
mas ambiciosa, que le ocuparia los diez afios siguientes, la redaccion de la
Mishné Tora, terminada en 1180. Fueron diez afios de trabajo increible, en
los que, ademas de ganarse el sustento de su familia, ejerciendo de médico,
y de ayudar y dirigir a la comunidad judia de Fostat, actuando de juez, guia
y consejero, tuvo que repasar la totalidad de la tradicion legal judia,
sistematizandola de un modo novedoso y creativo y redactando su gran
obra. No es de extraiar que ¢l mismo comentase al final: «cudn duramente
he trabajado dia y noche durante los Gltimos diez afios».

Mishné Tora significa «segunda ley». La primera ley es la escrita, la
Tora, atribuida al Mosh¢ biblico. La segunda ley es la sistematizacion de
todas las leyes orales y tradicionales del pueblo judio, realizada por Moshé
ben Maimoén. La obra se conoce también entre los judios como ha-Yad
jazaga (La mano fuerte), nombre que alude a la seguridad con la que el
Rambam interpreto y sistematizo la ley. La obra se compone de 14 libros o



tratados, y en hebreo (que emplea letras para expresar numeros, como el
griego o el latin) el nimero 14 se escribe YD (donde Y equivale a 10,y D, a
4), mientras que mano (YaD) se escribe del mismo modo, YD (recuérdese
que en hebreo solo se escriben las consonantes). Esta coincidencia se puso
en relacion con el versiculo biblico que habla de «la mano fuerte que
desplegd Moshé» [Deuter, 34,12] y con el hecho de que también ben
Maimoén se llamaba Moshé. Como solian decir los judios, «entre Moshe y
Moshé no hubo otro Moshéy.

La Mishné Tord es la unica gran obra de ben Maimon redactada en
hebreo, pues iba dirigida a todos los judios del mundo, no sélo a los que
vivian en paises isldmicos y hablaban &arabe. La Mishné Tora es una
impresionante sistematizacion, una sintesis luminosa y coherente, una
codificacion minuciosa y completa de todas las leyes, normas, preceptos,
mandamientos, dictamenes y costumbres del judaismo postbiblico. La
esencia del judaismo siempre ha sido un cierto tipo de practica, de
comportamiento, la practica y el comportamiento definidos en la ley. La ley
es en primer lugar la 7ora propiamente dicha, los cinco primeros libros de
la Biblia. También es ley el resto de la Biblia, la Escritura o 7aNaK entera.
La ley oral es también ley, y ella se manifiesta en los preceptos, decisiones
y opiniones de los maestros, jueces y rabinos, de los fanaim y de los
amoraim, en la Mishna, en la Toseftda, en la Gemara, en el Talmud entero,
en las responsa de los geonim, en los comentarios del 7Talmud, etc. Todo ese
inmenso y desordenado cuerpo doctrinal, en el que los mismos temas se
tratan en mil sitios distintos, citandose todo tipo de precedentes, es un
océano dificil de navegar y en el que es facil perderse. Ben Maimon se
propuso nada menos que reducir esa masa ingente a orden y estructura,
codificandola y (casi podriamos decir) axiomatizandola de un modo claro y
coherente a partir de principios.

La ley judia lo abarca todo, la religion, el derecho civil, el mercantil, el
penal, la buena educacidn, incluso la higiene. El pecado religioso y el
crimen social son lo mismo, transgresiones de la ley divina. De ahi la
enorme amplitud de la codificacion del Rambam.

Para ben Maimon no habia diferencia de fondo entre la ley escrita y la
oral. Por ello inicia su gran obra con una especie de introduccion, llamada



Sefer ha-mitzvot (Libro de los preceptos), que contiene los preceptos
basicos del judaismo, los cuales se encuentran ya en la Tora y son también
los fundamentos de la ley oral y los axiomas (por asi decir) de la
sistematizacion benmaimonida.

El nimero total de preceptos que son obligatorios para todas las
generaciones son 613. De ellos 248 son positivos
(mnemotécnicamente es el nimero de huesos del cuerpo humano) y
365 son preceptos negativos, tantos como dias tiene el afio solar.

Preceptos positivos son los que empiezan «Haz...», negativos los que
empiezan «No hagas...». Esos 613 preceptos se presentan a su vez en
funcién de catorce principios. La enmarafiada legislacion judia se
transforma asi en un sistema claro y bien encadenado.

La Mishné Tora esta dividida en 14 tratados, cada uno de los cuales esta
dedicado a un asunto y comienza con la enumeracion de la lista de los
preceptos basicos que se aplican a ese asunto. Todos los otros preceptos
secundarios se fundamentaran en funcion de los basicos. Los temas tratados
en multiples lugares del Talmud aparecen aqui expuestos en un solo tratado.

Los tratados son:

1) El conocimiento (religioso).

2) Amor (de Dios).

3) Fiestas.

4) Mujeres (matrimonio, divorcio).

5) Santidad.

6) Maravillas (juramentos, promesas, abstinencias).
7) Semillas (agricultura, diezmos, primicias).

8) El culto en el templo.

9) Ofrendas.



10) Pureza.

11) Daftios.

12) Patrimonios (compras, ventas, regalos).
13) Codigos (alquileres, préstamos, herencias).

14) Jueces (tribunales).

La legislacion judia, la ley, interpretada y sistematizada por ben
Maimon, abarca todos los aspectos de la vida, desde las creencias hasta la
salud. Ben Maimoén introdujo consideraciones filosoficas, escrituristicas y
tradicionales para precisar lo que un judio debe creer, desde los famosos
«trece principios» del Luminar hasta el primer tratado de la Mishné Tord,
que establece la creencia en Dios y el conocimiento de Dios como la
primera de las obligaciones. También, en el otro extremo, si se quiere, el
médico ben Maimoén introduce los preceptos de la medicina y la higiene
entre los mandamientos religiosos y los preceptos legales de su cddigo. Para
un judio es obligatorio —segin ben Maimon— hacer aquellas cosas que
benefician a la salud y estan prohibidas las préacticas que perjudican a la
propia salud.

Considerando que la conservacion y el cuidado de la integridad
corporal es un mandamiento divino, puesto que es imposible
conocer o servir a Dios mientras uno esta enfermo, debe el hombre
apartarse de todo lo que pueda perjudicar a su cuerpo y realizar
aquellas cosas que son saludables y lo fortalecen.

Ben Maimon consideraba su mision similar a la de Rabi Yehuda ha-
Nasi, el compilador de la Mishna. Pero, de hecho, fue mucho mas alla que
aquél. En vez de limitarse a anotar las opiniones discrepantes de los
expertos, ben Maimon zanjo siempre las cuestiones, con perspicacia y
seguridad, con «mano fuerte». Cuando encuentra suficiente apoyo en el
Talmud para un precepto, se limita a enunciarlo del modo mas claro y



general posible, pero sin indicar cudles son las fuentes o autoridades que lo
avalan. Cuando no encuentra suficientes antecedentes, ¢l indica lo que le
parece mas adecuado, basado en el razonamiento y el sentido comun,
sefialandolo entonces con la expresion «a mi me parece que...». Esta
manera de proceder, sin citar fuentes ni autoridades, rompia con el pasado y
le vali6 numerosas criticas de los rabinos mas conservadores, y en especial
las de Shemuel ben Eli, gadn de la gran Academia de Babilonia y envidioso
del subito prestigio del rabino de Fostat. A pesar de ello, muchos rabinos
ilustres acogieron con jubilo la obra de ben Maimén, que pronto se
convirtidé en un clasico indiscutible de la tradicion judia. La Mishné Tora no
pretendia ser una contribucion erudita mas al estudio del 7almud, sino algo
muy distinto: una legislaciéon universal (a la vez constitucion politica,
codigo sagrado, civil, mercantil, penal, etc.) para el pueblo judio. Los judios
posteriores han considerado al Rambam como el mas grande de sus
legisladores. Por eso en el Capitolio de Washington, en la Camara de
Representantes, un bajorrelieve en marmol blanco lo representa como uno
de los grandes legisladores de la humanidad.

En su Mishné Tora, Maimonides reduce la inmensa marana del Talmud
a una constitucion clara y precisa, que ayude a los judios y al propio autor a
saber qué hacer en cada caso.

Has de saber que no he compuesto esta obra para conseguir gran
reputacion en Israel o para ganar fama en el mundo [...]. En primer
lugar, la compuse para mi mismo, para librarme del peso de
investigar y buscar los halajot (preceptos) que constantemente se
necesitan y, ademas, para usarla en mi vejez [...]. He visto ante mi
una nacion que no tiene un libro completo de leyes [...]. Por eso he
hecho lo que hice tan solo por amor a Dios!”!.



Epistolas

Ben Maimé6n habia conocido durante su juventud la persecucion
religiosa. El fanatico monarca almohade al-Mumin habia ordenado que los
judios y cristianos de su reino (que abarcaba el Magreb y al-Andalus)
debian convertirse al islam, bajo pena de muerte y confiscacion de sus
bienes. La subsiguiente persecucion significo el final de las florecientes
comunidades judias de al-Andalus, en las que la cultura judia habia
alcanzado un esplendor inusitado. Todas las familias hebreas de la zona
vivian en la zozobra. Algunos cabezas calientes elegian el martirio, pero la
mayoria preferia simular una conversion o emigraban. También la familia
de ben Maimén, acomodada y bien conocida en al-Andalus, sufrié bajo esta
situaciéon, deambulando a escondidas por al-Andalus y Marruecos para,
finalmente, emigrar a Egipto.

El Rambam, que conocia por experiencia propia las vicisitudes de sus
correligionarios en esa dificil circunstancia, quedd indignado por el
dictamen o responsa enviado por un experto rabinico consultado, «un
hombre presuntamente sabio —en palabras de ben Maimon—, uno de esos
que no ha padecido ninguna persecucion religiosa como las que han sufrido
la mayoria de las comunidades de Israel», cuya respuesta habia sumido en
la angustia a la comunidad andalusi. La pregunta era sobre el dilema que se
planteaba a los judios que vivian bajo el yugo almohade, puestos ante la
disyuntiva de morir o reconocer que Muhammad era el verdadero profeta.
El consultante queria saber

st un hombre puede hacer tal confesion para no morir y evitar
que sus hijos e hijas sean asimilados entre los gentiles, o, por el



contrario, debe morir a fin de no dar un testimonio diferente de
aquel al que esta obligado por la Tord de Moshé, jque en paz esté!, y
si el dar ese testimonio comporta abandonar todos los preceptos.

El presunto sabio contestd tajantemente, diciendo que cualquier judio,
en esas circunstancias, debia dejarse matar antes que reconocer la mision
profética de Muhammad; que quien reconociera, aunque fuese s6lo de
boquilla y bajo amenaza, a Muhammad, por mucho que cumpliese toda la
Tora, dejaba de ser judio. Ben Maimon replicd con una Epistola sobre la
persecucion religiosa en la que refutaba los argumentos del jurisconsulto y
rebatia sus conclusiones.

Esta Epistola sobre la persecucion religiosa parece que fue escrita por
ben Maimoén hacia 1160, cuando contaba 25 afios. En ella hace un estudio
exhaustivo de las circunstancias de la persecucion religiosa en general y de
la de los almohades en particular, de los mandamientos que han de ser
cumplidos en tales circunstancias y de los que pueden se transgredidos y del
mérito de los que se ofrecen en martirio y de los que aparentan convertirse.
Hay ciertos actos (idolatria, homicidio, perversion sexual) que nunca
pueden realizarse, ni bajo persecucion religiosa. Respecto a otras
obligaciones, no hay que ser tan intransigentes. Esto se aplica en especial a
la persecucidn de los almohades, peculiar en el sentido de que

no obliga a nadie a realizar actos, sino solo a pronunciar
palabras. Y los muslimes saben bien que nosotros no creemos en 1o
que decimos y que son cosas que se dicen solamente para salvarse
del rey, para apaciguarlo con simples palabras. Todo aquel que
muera por no confesar que Muhammad es el Enviado, solo puede
decirse de ¢l que ha obrado rectamente y que ha hecho bien [...].
Pero si alguien nos pregunta si debe morir o confesar, le
aconsejaremos que confiese y no muera, pero que no se quede en el
reino de ese rey [...]. El consejo que yo me doy a mi mismo y que
quiero para mi, para mis amigos y para todo el que quiera saber mi
opinidén es que uno debe marcharse de esos lugares e ir a un sitio



donde pueda profesar su religiéon y cumplir su ley sin coaccion y sin
miedo!®].

Y, en efecto, como ya vimos, Moshé ben Maimén hizo lo que
recomendaba hacer, abandonando el pais en busca de una tierra mas liberal,
como la de Egipto. Incluso, como ya vimos, es posible que en algiun
momento simulara ¢l mismo una conversion de boquilla al islam para salvar
la vida. En cualquier caso, su postura es una rara mezcla de ortodoxia,
tolerancia y racionalidad, tan alejada de la despreocupacion religiosa como
del fanatismo irracional de los partidarios del martirio.

Otra carta famosa de ben Maimon es la Epistola sobre el Mesias,
dirigida a los judios del Yemen y probablemente redactada en 1172. En ella,
ademas de consolar a los judios yemenitas en sus tribulaciones, advierte
contra la excesiva credulidad y expectativa popular en la proxima llegada
del mesias, que siempre acaba produciendo desgracias y decepciones en las
comunidades judias. En concreto, considera que el «mesias» que habia
surgido en Yemen era un charlatdn y un demente y no habia que hacerle
caso. No reunia ninguna de las caracteristicas del mesias, llamado a
restaurar el reino de Israel y reconstruir el templo de Jerusalén.

En la Epistola sobre astrologia, dirigida a los judios de Montpellier y
redactada en 1194, Maimonides toma posicion tajante a favor de la ciencia
de la astronomia y en contra de la pseudociencia de la astrologia, que tan en
boga estaba en su tiempo y estaria en los siglos siguientes. Ya al principio
hace una declaracion racionalista, aunque completada con la alusion a la
tradicion judaica:

El hombre no debe creer nada que no se base en uno de estos
tres enunciados. Primero: Aquello que presente una clara evidencia
para el intelecto humano, como ocurre con las matematicas, la
aritmética o la astronomia. Segundo: Aquello que el hombre perciba
por sus cinco sentidos [...]. Y en tercer lugar: Todas las verdades
que han recibido los hombres de los profetas...



Aplicando esos principios, rechaza las pretensiones de la astrologia:

Yo he indagado mucho en estas materias. Para empezar, estudié
esa «ciencia» que dicen que versa sobre «lo que decretan las
estrellas» [...]. Absolutamente todo lo que se relaciona con «lo que
decretan las estrellas» —cuando dicen [...] que el dia del
nacimiento de alguien le condiciona a ser de una determinada
manera y que le sucedan determinadas cosas—, todas estas
aseveraciones no son cientificas, sino tonterias. Existen pruebas
indubitables para rechazar todas estas hipotesis...

Sin embargo, la astronomia, que se basa en cdalculos serios y
observaciones sistematicas, merece toda nuestra confianza:

La auténtica ciencia que trata de las estrellas nos permite
conocer la forma de las esferas, su computo y dimensiones, el curso
de su movimiento, el tiempo de mocion de cada una, su inclinacion
respecto al Norte o al Sur, su rotacion hacia Occidente u Oriente, la
orbita de cada estrella y como es su curso. Sobre todos estos temas
escribieron libros los sabios griegos, persas e indios, pues es una
ciencia que tiene una enorme importancia. Gracias a ella se explican
los eclipses de los cuerpos celestes y se sabe cuando se produciran
en los diferentes lugares [...]. Estas y otras cuestiones sorprendentes
se conocen por medio de esta ciencia y son todas ciertas y basadas
en los célculos astrondmicos [...]. Las absurdas teorias de los
astrologos, en cambio, no tienen ningln valor.



Guia de perplejos

En los ultimos veinte afios de su vida (1185-1204), cuando ya era
médico de la corte, ben Maimon escribid, ademas de una abundante
literatura médica, dos obras filosoficas: su gran Guia de perplejos (1190) y
la epistola u optsculo Sobre la resurreccion de los muertos (1191).

Guia de perplejos es su obra filosofica fundamental, escrita en arabe
como Dalalat al-ha’irin y traducida al hebreo por Samuel Ibn Tibbon como
Moré Nebujim, nombre con el que es mas conocida. Los «perplejos» a los
que alude el titulo son los judios practicantes y conocedores de la Tord que
se habian introducido en el estudio de la filosofia y la ciencia (es decir, en el
aristotelismo transmitido por los arabes), quedando dudosos y perplejos
ante la aparente contradiccion entre la religion revelada y la ciencia
profana.

El Moré Nebujim o Guia de perplejos se divide en tres partes. La
primera trata de la ambigiiedad de los vocablos usados en la Biblia, que
tienen un significado muy distinto cuando se predican de Dios o del human.
A lo largo de 70 capitulos se desgranan los numerosos conceptos
homoénimos. Segin Maimonides, Dios es un ser simple, incorporeo e
inmutable. Cualquier multiplicidad, composicion, rasgo corporal,
movimiento, emocidén, cambio o voz que se le atribuya seria un error, si se
interpretase literalmente. De ahi la masiva reinterpretacion de gran parte de
los términos y afirmaciones biblicas. Llegando al fondo del asunto,
Maimoénides declara que es incorrecto atribuir a Dios ningin tipo de
propiedades positivas, pues €stas no harian sino introducir composicion y
multiplicidad en la unidad y simplicidad divinas, lo que equivaldria a una
forma de idolatria. Lo inico que podemos hacer es negar imperfecciones de



Dios. No podemos decir lo que Dios es, sino solo lo que no es (teologia
negativa). Los seis Ultimos capitulos contienen una critica devastadora de la
teologia escoléstica (kalam) desarrollada por los muslimes, que también
habia encontrado practicantes (mutakalimun) entre los judios.

La segunda parte del More Nebujim expone en 48 capitulos las nociones
de la filosofia aristotélica, adquiridas a través de la falsafa arabe, sobre todo
de al-Farabi, en relacion con los problemas de interpretacion de la religion
judaica. Trata de las esferas celestes de la cosmologia peripatética, el origen
o la eternidad del mundo y la tesis religiosa de la creacion, la naturaleza de
la profecia y del profeta, etc. Los angeles se identifican con las inteligencias
separadas (en realidad, una nocidon neoplatonica), que incluyen el
entendimiento agente aristotélico. La tercera parte, de 54 capitulos, empieza
por una exégesis, basada en nociones cosmogoénicas helénicas, del «carro de
Dios» de la vision del profeta Yehezqel. También trata de la relacion entre
la divina providencia y el libre albedrio y de los distintos preceptos de la
Tora, interpretados desde un punto de vista historico.

Ben Maimo6n llama a Aristdteles «el principe de los filésofos». En
general, coincide con él, acepta sus opiniones e incluso lo defiende de sus
criticos, aunque a veces discrepa, como en el tema de la creacién y la
eternidad del mundo. De todos modos, su recepcion de Aristételes no es
directa y de primera mano, sino a través de los filésofos y comentaristas
arabes, como al-Farabi, Ibn Sina e Ibn Rushd.

Segiin Maimonides, los preceptos de la Tord y, en general, la ley
judaica, la Halajd, obligan por igual a todos los judios, sin distincion de
clase, grado de instruccion o capacidad intelectual. Todos deben cumplirlos,
igual el sabio que el ignorante. El campo de la accidén es igualitario. Sin
embargo, el campo del pensamiento no lo es. Los deberes del pensamiento
no son ni pueden ser iguales para todos, dado que dependen de la
instruccion y agudeza mental de cada uno.

La actitud biblica y tradicional frente a la ley era que habia que cumplir
los preceptos porque Dios asi lo habia mandado, por obediencia a Dios.
Pero a Maimonides no le bastaba con una moral sin ética, con la obediencia
ciega a las normas, con la ausencia de justificaciéon comprensible. Ya en la
Mishné Tora, habia senalado:



Aunque todas las leyes y preceptos de la Tord son
mandamientos, no estd de mas averiguar su funcién; y a todo lo que
se pueda dar un sentido, conviene darselol”].

Rabi Saadia Gaoén habia dividido los preceptos en dos grandes grupos:
razonados y escuchados. El primero abarca las normas que pueden
entenderse mediante razonamientos; el segundo, las que fueron dadas por
Dios pero no tienen justificacion racional. Maimonides, por el contrario,
pensaba que todos los 613 preceptos del judaismo pueden ser justificados
racionalmente, si uno los interpreta adecuadamente. Los mandamientos de
Dios persiguen el provecho del hombre. Hay que cumplirlos no solo porque
Dios nos los manda, sino también porque nos convienen. Esto es obvio en
mandamientos como el de no matar o el de no robar, pero incluso las
normas a primera vista extravagantes que regulan la alimentacion o el
vestido de los judios tienen su funcion y reportan beneficio, aunque las
masas no se den cuenta de ello. El intelectual, sin embargo, a diferencia del
hombre-masa (que diria Ortega y Gasset), no tiene por qué limitarse a la fe
y a la obediencia ciega, sino que puede penetrar con su intelecto en los
secretos de la naturaleza y puede comprender el sentido de todos los
preceptos de la Tora, o al menos puede y debe intentarlo. Como sefiala
Maimoénides en Moré Nebujim:

Hay quienes no buscan a los preceptos explicacion ni funcion
alguna, y sostienen que hay que cumplirlos porque tienen el
beneplacito divino y son leyes escritas. Por otro lado, hay quienes
dicen que todo mandamiento (haras...) y toda advertencia (no
haras...) se basan en razonamientos logicos. Ciertamente es asi;
todos y cada uno de los preceptos tienen su sentido y su utilidad; el
que nuestra inteligencia no alcance a averiguar el sentido de algunos

no significa que no lo tengan!'%).

Aunque los maestros talmudistas discutian hasta la saciedad los detalles
de la ley, no se preocupaban de la consistencia global de sus doctrinas;



Maimonides, si. Maimonides estructurd y pulio la doctrina judaica, tratando
de hacerla coherente y compatible con la razon humana. Fue él quien
elimind el antropomorfismo y animismo de la concepcion tradicional de
Dios, sustituyéndola por la nocion filosofica de una entidad incorpérea e
inmutable. Reemplazé al Dios de los patriarcas por el Dios de los filosofos,
aunque atribuyendo al segundo lo que se habia escrito del primero, a base
de una reinterpretacion drastica de los textos. Fue Maimonides quien
depurd la moral biblica, dotdndola de una base ética de la que carecia. Y fue
¢l quien armonizd, aunque fuera de modo inestable, razon y fe, a base de
mantener la letra de todas las afirmaciones de la Tord e incluso del Talmud,
al tiempo que cambiaba su significado, mediante una reinterpretacion
filosofica radical. Y todo esto lo hizo con una rara mezcla de prudencia y
audacia, ganandose a la vez el respeto de los «racionalistas» y de los
ortodoxos.

Con «mano fuerte» zanj6 Maimonides las diferencias aparentemente
insalvables entre la tradicion religiosa judia y las exigencias de la filosofia
de raiz helénica, forzando una sintesis sincrética, pero vigorosa, que
permitid a los judios compaginar la razon humana con la fidelidad a la fe de
sus mayores y a la Tora, al menos hasta cierto punto. Nadie lo logré6 como
¢l. Averroes, entre los muslimes, fue mas lejos en su racionalismo y su
libertad intelectual, pero fue considerado un hereje por la comunidad
islamica y su influjo en los siglos siguientes fue muy reducido entre sus
correligionarios, menor en cualquier caso que el que ejercio entre los judios
y cristianos. Maimonides, por el contrario, se convirtid en el punto de
partida y la referencia imprescindible de todo el judaismo posterior, tanto el
liberal racionalista como el ortodoxo rabinico. Desde luego, Spinoza fue
mucho mas lejos que Maimoénides en la linea racionalista y fue un filésofo
mas libre y profundo, pero fue excomulgado como hereje y nunca fue
aceptado por la comunidad judia. En cualquier caso, Maimoénides dejo
como legado a los judios piadosos pero intelectualmente despiertos una
religion mucho mas sofisticada que la que habia recibido. Aunque insistio
en que Moshe (el del Sinai) habia sido el mas grande de los profetas, de
hecho el judaismo posterior esta mucho mas cerca de Moshé ben Maimon
que del mitico Moshé¢ del Sinai.



Maimonides como médico

A partir de la muerte de su hermano David en 1173, Moshé ben Maimén
se dedico a la practica de la medicina para ganarse la vida. No sabemos
como aprendid la medicina, pero pronto alcanzd una gran reputacion como
médico. Hacia 1185 fue nombrado médico de cabecera del visir de Sala al-
Din en El Cairo, y poco después médico del hijo mayor del sultan. El
trabajo de ben Maimoén era agotador. En una carta enviada en 1199 a Ibn
Tibbon (su traductor al hebreo) para desalentarlo de su plan de ir a Egipto a
visitarlo, ben Maimon ofrece esta vivida descripcion de su jornada tipica:

Yo vivo en Fostat, y el sultan en El Cairo. Hay unas dos leguas
de sadbado entre ambos lugares. Mis obligaciones para con el
monarca son muy pesadas. Debo ir a verlo temprano cada mafiana.
Cuando hay alguien enfermo, ya sea ¢l o alguno de sus hijos o de
sus concubinas, no puedo abandonar El Cairo y me veo obligado a
pasar la mayor parte del dia en palacio. Y cuando alguno de los
cortesanos estd enfermo, no me queda tampoco mas remedio que
atenderlo.

Cada dia subo a El Cairo al rayar el alba y, si todo va bien y no
hay nada nuevo, regreso a Fostat por la tarde; no me es posible
volver antes. Y cuando llego alli muerto de hambre, me encuentro
las antecamaras llenas de gente, judios y gentiles, personas
importantes y gentes sencillas, jueces e intendentes, amigos y
enemigos, gentes de todas clases que conocen el momento de mi
regreso. Me apeo de la montura, me lavo las manos y me dirijo
hacia ellos para calmarlos, apaciguarlos y suplicarles que se



resignen y esperen a que coma una frugal comida, y eso solo de vez
en cuando, y salga a curarlos.

Les escribo recetas y prescripciones médicas para sus
enfermedades. No cesan de entrar y salir hasta que es de noche; y a
veces, os lo aseguro por la Tora, dos horas después de que es de
noche, e incluso mas, todavia los atiendo, estoy en ayunas y sigo
hablando con ellos. Yo me tumbo sobre la espalda a causa del
enorme cansancio, porque cuando se hace de noche me encuentro
tan fatigado que no puedo ni hablar.

Consecuencia de todo ello es que ningun judio puede hablar ni
entrevistarse conmigo excepto el sdbado. Ese dia toda la comunidad,
o al menos la mayoria de sus miembros, viene a verme después del
servicio de la mafiana y entonces les aconsejo acerca de lo que han
de hacer durante la semana entera; juntos estudiamos un poco, hasta
el mediodia. Entonces se marchan. Algunos regresan y vuelven a
estudiar conmigo después de la oracion de la tarde hasta el momento
de la oracion de la noche. Asi transcurre una jornada mial'!l,

Es sorprendente que todavia le quedase tiempo a ben Maimoén para
escribir sus grandes obras y ocuparse de los asuntos de la comunidad judia.

Ya antes ben Maimoén habia escrito una gran recopilacion de la obra de
Galeno, extraida de 40 libros distintos del famoso médico antiguo. Esa
recopilacion, sistematica y bien organizada, constituia un completo manual
de la medicina galénica. En los Gltimos veinte afios de su vida (1185-1204),
en que ya era médico de la corte, ben Maimon compuso diversas obras
médicas, como el Comentario a los aforismos de Hipocrates (1195), su
tratado Sobre los venenos y sus antidotos, el Régimen de la Buena Salud y
la Explicacion de las particularidades (1200), asi como obras especiales
Sobre el asma (1190), Sobre la curacion de las hemorroides o Sobre el
coito, entre otras.

En aquella época en Egipto mucha gente enfermaba de hidrofobia por
mordeduras de perros rabiosos o se envenenaba por picaduras de
escorpiones, viboras y otros animales peligrosos. Las victimas morian en
gran niamero debido a la ignorancia de los tratamientos adecuados. El



gobierno egipcio encargd a Maimoénides un texto claro y en lenguaje
accesible que explicase como defenderse de los envenenamientos. Este
libro de encargo, Sobre los venenos y sus antidotos (1198), dedicado al visir
de Sald al-Din, resulté muy util, se difundi6 en muchos paises y fue editado
varias veces en traduccion latina.

Sald al-Din muri6 en 1193, y le sucedi6 su hijo mayor, al-Afdal Nur al-
Din Ali, que hasta entonces habia sido un juerguista y play-boy, y tenia su
salud deteriorada. Tras acceder al trono, al-Afdal confirm6 a Maimonides
en su puesto de médico de la corte y le encargd que le confeccionara un
programa para mejorar su salud. Ben Maimon escribio una amplia obra, el
Régimen de la Buena Salud (1198), dirigida y dedicada a al-Afdal. Contiene
numerosas indicaciones de higiene y de medicina preventiva y curativa, asi
como consejos para la salud fisica y mental. En 1244 fue traducida al
hebreo y treinta afios después al latin.

Lo mas notable de la obra médica de Maimonides es la importancia que
daba a la medicina preventiva, a la aireacion de la casa, la comida sana, la
gimnasia, el deporte y el estado de animo, adelantandose a su época y
anticipando ideas actuales.

Al final de su vida contrajo ben Maimén una grave enfermedad, que lo
debilitd mucho. Murid a finales de 1204. Conforme a su deseo, al cabo de
unos afios su cadaver fue trasladado a Palestina y enterrado en Tiberias
(Galilea). Alli todavia se visita la tumba donde presuntamente esta
enterrado.



Ibn Tibbon y la reaccién de los judios a las
ideas de Maimoénides

Las grandes obras haljjicas (relativas a la ley) de Maimonides, el
Comentario a la Mishna y la Mishné Tora, provocaron profundas
reacciones y sonadas polémicas en las comunidades judias, aunque a lo
largo del siglo xin fueron siendo paulatinamente aceptadas, hasta acabar
convirtiéndose en la interpretacion canonica del judaismo hasta nuestros
dias, una segunda «ley de Moshé». El hijo del fil6sofo, Abraham, heredo6 la
posicion de su padre como jefe de la comunidad judia de Egipto, que usé
para propagar sus posiciones pietistas, proximas a las del sufismo. Aunque
defendi6 a su padre, carecia por completo de su vigor intelectual.

Hacia 1150, huyendo de los almohades, como Maiménides, Yehudé Ibn
Tibbon abandond Espafa y se establecio en Lunel (Languedoc), una
pequeiia poblacion del sur de Francia, entre Montpellier y Nimes. Durante
la segunda mitad del siglo xi1 y el siglo xir los judios establecidos en
Languedoc y Provenza gozaron de paz, tolerancia y prosperidad. A
diferencia de los judios de Espafia, que sabian arabe, los de Provenza rara
vez lo conocian, pero eran cultos y curiosos, por lo que empezaron a pedir
traducciones al hebreo de la literatura y filosofia arabes. Yehuda Ibn Tibbon
y diversos miembros de su familia, sobre todo su nieto Samuel Ibn Tibbon,
llevaron a cabo una ingente tarea de traduccidon al hebreo de los textos
judios escritos en arabe y de otros textos islamicos y griegos también
disponibles en arabe.

Samuel Ibn Tibbon nacié y vivio en Lunel, aunque también paséd
temporadas en Arles, Marsella, Toledo y Barcelona. Gran admirador de



Maimonides, tradujo al hebreo Guia de perplejos, la epistola Sobre la
resurreccion de los muertos y las introducciones filosoficas contenidas en el
Comentario a la Mishna. Mantuvo correspondencia con el maestro en torno
a esas traducciones. Emprendié un largo viaje hasta Egipto para ensenarle
su traduccién de Guia de perplejos, pero cuando finalmente llegd a El
Cairo, se enter6 de que Maimonides acababa de morir, por lo que habia
hecho el viaje en balde. Samuel Ibn Tibbon muri6 en 1232.

Ademas de traducir al hebreo varias de sus obras, Ibn Tibbon
confecciond un Glosario de términos poco usuales empleados en Guia de
perplejos, fijando asi la terminologia y el significado de las palabras
técnicas en la incipiente lengua filosofica hebrea. De hecho, entre los siglos
X1y XIv los pensadores judios pasan a escribir en hebreo y a constituir una
tradicion intelectual propia, enormemente influida por ben Maimén y por
Ibn Rushd. No empleaban el latin, entre otras razones porque en la calle no
se hablaba latin, y porque los judios no eran admitidos en las escuelas y
universidades cristianas donde el latin se ensefiaba y usaba. Mas tarde,
algunos judios lo aprendieron por su cuenta. Los filésofos judios pasaron a
cultivar la filosofia aristotélica y la interpretacion alegorica de la Biblia y el
Talmud, siguiendo el ejemplo de Maimonides, y pensando como ¢l que en
el fondo religion verdadera (la judia) y filosofia verdadera (la aristotélica)
coincidian. Las traducciones, exégesis y glosarios de Samuel Ibn Tibbon lo
convirtieron en cabeza visible de esa escuela. Ibn Tibbon era menos
prudente que Maimonides a la hora de interpretar filos6ficamente la Tora.
Pensaba que el mundo es eterno, no creado, e identificaba los dngeles con
las inteligencias de las esferas celestes. Dios es inmaterial e inmutable; por
tanto, las innumerables narraciones biblicas en que se mueve o hace cosas
no pueden tomarse en serio. En definitiva, los autores de la Tord escribian
para el vulgo inculto, a fin de facilitarles el cumplimiento de la ley que les
convenia, pero no escribian para informar a los sabios. Esa era la tarea de
Maimonides, Ibn Tibbon y sus sucesores.

En su tiempo, la Guia de perplejos despertd reacciones contrapuestas y
controversias en las juderias de todo el mundo, y en especial en Espafia y
Francia. Por un lado, judios conocedores del pensamiento islamico y
abiertos de espiritu interpretaban la Guia como una bienvenida llamada a la



libertad de ejercitar la razon. Lo importante para la salvacion era la fe
racional, no los detalles minusculos e interminables de la ley judia, que eran
algo superficial y secundario. Sin embargo, las escuelas rabinicas del norte
de Francia y de Ashkenaz, que habian producido expertos tan prestigiosos
como Rashi, reflejaban un estilo de vida mas humilde y devoto que el
ambiente de Toledo, Barcelona o Zaragoza. Estos rabinos nortefios, mas
apegados a la religiosidad popular y con menos ambiciones intelectuales,
mantenian que la observancia estricta de todos los preceptos, incluso los
mas nimios, era indispensable para la salvacion. En Provenza y Espaia, los
judios de clase alta, mas cultos y cercanos al poder, acogian con simpatia
las reflexiones racionalistas de la Guia de perplejos, mientras que los
pobres e ignorantes se aferraban al estricto cumplimiento de todas las
normas.

Empez6 a correr el rumor de que los intelectuales judios de Provenza se
mofaban de la Mishnd e interpretaban el Ta/mud como meras alegorias.
Shlomé ben Abraham de Montpellier alzdé su voz estridente contra estos
intelectuales, a los que denuncié ante los rabinos del norte de Francia (los
tosafistas, discipulos de Rashi), pidiendo un jérem o anatema contra ellos.
Poco después se promulgd el anatema contra quien leyera las obras de
Maimoénides y contra quien estudiara ciencias no religiosas. Los
admiradores de Maimonides contraatacaron y, a su vez, las aljamas de
Aragon y Cataluia proclamaron el anatema contra Shlomé ben Abraham de
Montpellier. En aquel momento los frailes dominicos y franciscanos
estaban muy ocupados combatiendo a la herejia en el Languedoc. Al
parecer, el mismo Shlom6 ben Abraham de Montpellier se dirigi6 a la
Inquisicion, alegando que Guia de perplejos estaba llena de herejias. De
hecho, la Inquisicion condend Guia de perplejos a la hoguera. Yona
Abraham Gerondi, nacido en Gerona como su primo Najmanides, fue
discipulo de Shlom6 ben Abraham en Montpellier. Opuesto como su
maestro a las novedades de Maimonides, denuncidé Guia de perplejos ante
los dominicos de Paris, que quemaron publicamente el libro en 1233. Nueve
afos mas tarde, quemaron también todos los ejemplares de 7a/mud que
encontraron. Yona Gerondi, espantado, se arrepinti6 de haber denunciado
previamente a Maimonides y prometio viajar hasta su tumba en Tiberias, en



Galilea (Israel), para pedirle perdon. Sin embargo, diversos acontecimientos
lo obligaron a permanecer en Barcelona y en Toledo, donde muri6é en 1263
de una rara enfermedad, que muchos consideraron un castigo divino por el
incumplimiento de su promesa. En 1305 Shlomo6 ben Andret, rabino de
Barcelona y de gran autoridad en toda Espafia, firmdé un jérem o
excomunion contra cualquier judio que antes de cumplir 25 afios estudiara
filosofia o cualquier ciencia no religiosa aparte de la medicina y la
astronomia. De todos modos, a la larga nadie le hizo caso.



Levi ben Gershom

Suele considerarse que el mayor filosofo medieval judio, aparte del
incomparable Maimoénides, fue Levi ben Gershom (1288-1344), alias
Gersonides, también llamado RalBaG, abreviatura de Rabi Levi ben
Gershom. Nacido en Bagnols, vivid siempre en el sur de Francia, sobre todo
en Bagnols, Avifion y Orange, en una época en que los papas de Avifion se
mostraban relativamente tolerantes con los judios. Aunque escribié algunos
comentarios biblicos y talmudicos, parece que nunca acept6 ser rabino, a fin
de preservar su libertad intelectual. Probablemente se ganaba la vida como
prestamista, siguiendo el negocio familiar. Hablaba en provenzal, pero
escribid toda su obra en hebreo, y siempre cita a Aristoteles, Averroes y
Maimoénides en hebreo. Gersonides escribia de un modo seco, analitico y
preciso, mas bien aburrido, en cualquier caso ayuno de florituras retoricas,
metaforas brillantes o ejemplos anecddticos. Su estilo se parece en este
sentido al de Tomés de Aquino y al del mismo Aristoteles.

Entre sus comentarios biblicos destaca su Comentario al Libro de Yob,
acabado en 1325, que complementa el contenido del libro 4 de Miljamot
Adonai (Las guerras del Senor), pues trata también de la providencia divina,
que segun ¢l so6lo abarca a los universales, pero no a los individuos. El libro
tuvo un gran éxito y, tras la introduccion de la imprenta en Europa, fue uno
de los primeros libros hebreos en ser impresos. También escribid
comentarios de Aristoteles o, mas bien, comentarios a los comentarios de
Averroes sobre Aristoteles.

Escribié su obra mas importante, Miljamot Adonai, entre 1317 y 1329.
Los seis libros del Miljamot Adonai abarcan 1) la doctrina del alma, 2) la
profecia, 3) y 4) el conocimiento y la providencia divina, 5) las entidades



celestiales que constituyen la jerarquia espiritual neoplatonica de
intermediarios entre Dios y el mundo, ademds de cuestiones de astrologia y
astronomia, y 6) la creacion y los milagros.

En Miljamot Adonai, Gersonides adopta un punto de vista mas
puramente filosofico, es decir, mas aristotélico-averroista, que el de
Maimonides. En realidad, toda la obra constituye una critica implicita y a
veces explicita del sincretismo de aristotelismo y judaismo ortodoxo
presentado por Maimonides en Guia de perplejos. Ben Gershom fue
siempre un campeon de la razdn, también en el campo de los estudios
religiosos y teoldgicos. Pensaba que la Tord procede de Dios y la razén es
el instrumento que Dios nos ha dado para conocer la verdad. Puesto que
ambas provienen de la misma fuente divina, no pueden contradecirse.
Cuando se produce una aparente contradiccion entre la interpretacion literal
de la 7ora y la razon, hay que cambiar la interpretacion, a fin de ajustarla a
lo que la razon exige. En este sentido, Gersonides es mas maimonidiano
que Maimonides, a quien atribuye su propia posicion de que «debemos
creer lo que la razon determina que es verdad. Si el sentido literal de la Tora
difiere de la razon, es necesario reinterpretar esos pasajes de la Tora de
acuerdo con las exigencias de la razony.

Gersonides defiende que Dios solo tiene conocimiento de lo general, de
las regularidades, pero no de los hechos individuales. La divina providencia
se ocupa de los humanes en general, pero solo se ocupa particularmente de
aquellos individuos que han alcanzado un alto grado de perfeccion
intelectual. Al igual que Ibn Daud, Gersonides considera que Dios conoce
de antemano las opciones entre las que cada individuo tiene que elegir, pero
no conoce cudl de ellas elegird, a fin de garantizar la libertad humana.

El alma humana tiene dos partes. La parte material o humana, con la
que aprende y comprende, es mortal y muere con el cuerpo del que forma
parte. Otra parte, el intelecto agente, es inmortal y puede contener todo el
conocimiento acumulado por la persona a lo largo de su vida.

Esto significa que el hombre se hace inmortal solo si y en la
medida que adquiere el conocimiento de aquello que puede ser
conocido, como las matematicas y la ciencia natural. Este



conocimiento sobrevive a su muerte corporal y constituye su
inmortalidad [M.A4., libro 1].

Su filosofia resultd excesivamente racionalista para la mayoria de los
judios. El filosofo Jasdai Crescas (1340-1410), a veces llamado el al-Gazali
de los judios y que llegd a ejercer influencia en Spinoza, se sintié obligado
a criticar detallada y severamente las opiniones de Gersonides. Aunque en
varios aspectos superé a Maimonides como filésofo, nunca fue aceptado
por la comunidad judia como guia espiritual, y su influencia en el desarrollo
posterior del pensamiento judio fue escasa.

Gersonides escribio un libro de logica, el Sefer ha-Hegesh ha-Yashar
(Sobre los silogismos validos), en que examina los problemas de la
silogistica modal aristotélica. Esta obra fue traducida al latin y publicada sin
el nombre de su autor.

Como matematico, se ocupd de aritmética, geometria, trigonometria y
astronomia. En 1321 aparecid6 su obra Sefer ha-Mispar (Libro de los
numeros), que trata de las operaciones aritméticas, incluida la extraccion de
raices, y del uso de la notacion de variables numeéricas. En 1342 terminé
una obra de trigonometria, titulada Sobre senos, cuerdas y arcos, en la que
prueba el teorema del seno para triangulos planos y ofrece tablas de senos
con cinco decimales, perfectamente calculadas. Dedicé su traduccidn latina
al papa Clemente VI. En 1343, a peticion del obispo de Meaux, escribi6 La
armonia de los numeros, un comentario de los primeros cinco libros de
Euclides. De esta ultima obra solo se ha conservado la traduccion latina, De
numeris harmonicis. Inventd el «baculo de Yakov», un instrumento para
medir la distancia angular entre objetos celestes; se trataba de una barra de
algo mas de un metro de longitud, sobre la que podian moverse unas
tarjetas para facilitar el calculo de distancias, didmetros y altitudes de
estrellas sobre el horizonte. También usdé una cadmara oscura para hacer
observaciones del Sol y la Luna y sus eclipses, asi como de las estrellas.
Describid un eclipse de luna de 1355, asi como un eclipse solar de 1337. El
libro 5 de Miljamot Adonai incluye un tratado de astronomia, en 136
capitulos, que pasa revista critica a las teorias astronomicas de su tiempo y
compila tablas astrondmicas. También incluye la descripcion de su invento,



el baculo de Yakov, e instrucciones para su uso. Aunque escrito en hebreo,
fue traducido durante su vida al latin. Uno de los crateres de la Luna ha sido
nombrado en su honor, el crater Rabi Levi.

Gersonides se diferencia de sus predecesores judios por el uso eficiente
de la matematica y por su confianza en las observaciones empiricas
obtenidas con la ayuda de buenos instrumentos, dos caracteristicas que dan
un aire sorprendentemente moderno a su pensamiento. En su tratado
astrondmico, con frecuencia critica y rechaza los datos y teorias de sus
predecesores, incluido Ptolemaios, cuando no se ajustan a sus propias
observaciones directas, a las que siempre da la preferencia:

Ningun argumento puede anular la realidad que es percibida por
los sentidos, pues la opinion verdadera debe seguir a la realidad,
pero la realidad no necesita conformarse a la opinion.

De todos modos, también tuvo sus fallos. Pensaba que la Via Lactea era
el reflejo de la luz del Sol en la esfera de las estrellas fijas. Y, frente al
desprecio que habia sentido Maimodnides por la astrologia, Gersonides se la
tomo en serio como una ciencia natural de moda, y frecuentemente la trajo
a colacion para sustentar sus opiniones sobre el determinismo, el sentido de
la vida, la providencia y la profecia.



7. BAJO EL YUGO DE LOS CRISTIANOS

A los judios les habia ido mejor bajo el islam que bajo la cristiandad, al
menos en general y dejando de lado ciertos momentos, como la ya citada
conquista de al-Andalus por los almohades. De todos modos, durante varios
siglos los judios vivieron en Europa en una situacion mediocre, pero
relativamente tranquila. En los reinos cristianos los judios solian estar
protegidos por los reyes, que en cierto modo los consideraban como su
propiedad, una fuente inagotable de ingresos, una vaca a la que ordefiar. En
efecto, los judios recibian proteccion y derechos de los reyes (como el
derecho a practicar su religion, a gobernarse autonomamente en sus
comunidades o a prestar dinero con interés), pero a cambio eran gravados
con fuertes impuestos y comisiones. Por ejemplo, la mitad de los intereses
que cobraban los prestamistas con frecuencia iban a parar a las arcas reales.
En la Espaia cristiana, quien mataba a un judio debia pagar una fuerte
multa, pero al rey, no a la familia de la victima. Si en una ciudad aparecia
un judio asesinado sin que se encontrase al autor del crimen, la ciudad
entera debia pagar una fuerte multa colectiva al rey, por atentar contra la
propiedad real. Aunque los judios no obtuvieran beneficio econdmico
alguno de estas multas, el hecho de que se impusieran les conferia cierta
seguridad, disuadiendo a potenciales criminales, deudores o fanaticos de
atacarlos.

Las primeras cruzadas tuvieron consecuencias lamentables para las
comunidades judias de los lugares por los que pasaban los cruzados, que
con frecuencia se desfogaban saqueando las juderias y acuchillando a sus
habitantes, como ocurri6 en el valle del Rin. Los reyes no tenian autoridad
para detenerlos. La misma predicacion de las cruzadas enardecio el



fanatismo religioso del populacho y el odio a los judios, «que crucificaron a
Cristo». No solia recordar que también Cristo y los apdstoles habian sido
todos judios. Por otro lado, historias absurdas y carentes de cualquier
fundamento sobre presuntos crimenes rituales de los judios, como
sacrificios de nifios cristianos o torturas infligidas a hostias consagradas,
empezaron a circular por Europa y a atizar el antisemitismo de las masas
incultas.

La Iglesia catdlica, los papas y los obispos, al igual que los reyes,
estaban en contra de las matanzas y saqueos del populacho, y de vez en
cuando intervenian para proteger a los judios. De todos modos, a partir del
papado de Inocencio III (1198-1216) y del IV Concilio Laterano (1215), por
¢l convocado, la Iglesia adoptd una actitud mas hostil hacia los judios,
tendente a aislarlos, empobrecerlos, presionarlos y someterlos a todo tipo de
limitaciones y obligaciones, incluida la obligacion de oir constantes
sermones de los predicadores catolicos (frailes dominicos o franciscanos)
que trataban de convencerlos de lo falsa y perversa que era su religion (la
de los judios). El Concilio Laterano tomo una serie de decisiones, que irian
siendo implementadas en los afios y décadas siguientes, tendentes a aislar a
los judios de los cristianos, obligandoles a llevar distintivos especiales en la
ropa, a vivir en barrios segregados y apartados, prohibiéndoles salir de casa
en las fiestas cristianas, etc. También se prohibid a los cristianos bajo pena
de excomuniodn el préstamo de dinero con interés, reservandose asi esta
rama de la economia a los judios y condenandoles de antemano a los
pogromos. En épocas de disturbios, para muchos cristianos la manera mas
facil de saldar sus deudas consistia en matar a los judios que les habian
prestado el dinero. Inocencio III era literalmente un papa de armas tomar,
siempre en guerra tanto contra sus enemigos politicos como contra todo tipo
de infieles y herejes, desde los cataros y albigenses hasta los muslimes
(contra los que organiz6 dos cruzadas) y los judios. Su vision triunfalista de
la Iglesia requeria la conversion de los judios al cristianismo. Como los
judios no se convertian por las buenas, Inocencio III tratdo por todos los
medios que los judios que se empecinasen en su fe viviesen en la miseria y
la degradacion, impidiéndoles cualquier medio de vida, a fin de que



quedase clara para todos la diferencia entre la vida de los cristianos y la de
los judios, castigados por Dios por no reconocer a Cristo como el mesias.



Gran Bretana

En la Inglaterra medieval, los judios nunca fueron muy numerosos ni
alcanzaron el florecimiento cultural de sus correligionarios de Espaiia,
Francia o Alemania. Sin embargo, en tierras inglesas surgieron varias de las
historias fantasiosas sobre crimenes rituales que tanto perjudicaron a los
judios, exacerbando el odio popular contra ellos. En 1144 desaparecio en
Norwich el nifio William, que al parecer fue encontrado dos dias mas tarde
muerto y con la cabeza afeitada y apufialada. La madre del nifio y un cura
local acusaron a los judios de haberlo matado, tras colocarle una corona de
espinas y crucificarlo, a fin de repetir en ¢l la pasion de Cristo. Enseguida
empezaron a circular rumores sobre todo tipo de milagros producidos por el
santo «nifio martiry de Norwich. Incluso se decia que los judios padecian de
hemorroides, que trataban de curarse mediante la sangre de nifios cristianos.
Numerosos judios pagaron con su vida estos rumores absurdos. En 1255, un
nifio cristiano de Lincoln que buscaba una pelota se cay6 en un pozo negro
y se ahogo. Su cadaver fue encontrado 26 dias mas tarde, coincidiendo con
la celebracion de la boda de un rabino eminente. Los judios fueron acusados
sin la mas minima prueba de haber matado al nifio en una ceremonia ritual.
Aunque la acusacion era insostenible, cien judios fueron ejecutados.
Ademas, la leyenda del «nifio martir» Hugh de Lincoln, ritualmente
asesinado por los perversos judios, dio enseguida la vuelta a Europa,
atizando por doquier los sentimientos antisemitas.

En 1217, y siguiendo las indicaciones del Concilio Laterano, los judios
ingleses fueron obligados a portar sobre su ropa un distintivo amarillo en
forma de dos tablas de piedra a fin de que todo el mundo pudiera
identificarlos. Desde el inicio de su reinado en 1232, Henry III los



extorsiond y exprimio a fondo, confiscandoles cuanto pudo arrebatarles,
incluso la nueva sinagoga que acababan de construir en Londres. En 1253
se prohibi6 a los judios establecerse en nuevas ciudades. En 1265 la corona
britdnica empez6 a pedir créditos a los templarios y a los banqueros
italianos, con lo que ya no dependian de los judios locales para sus
transacciones financieras. A partir de ese momento, los derechos de los
judios fueron continuamente recortados. En 1269 se prohibié que los judios
pudiesen poseer o arrendar tierra, y que los hijos de los judios pudiesen
heredar a sus padres. Cuando un judio moria, todo su dinero era heredado
por la corona.

Edward I (1239-1307) accedio al trono de Inglaterra en 1272, a la
muerte de su padre, Henry III. Traté de unificar todas las islas Britanicas
bajo el dominio de la monarquia inglesa. Aplastd a los galeses y condujo
repetidas guerras contra los escoceses. Para financiar sus continuas guerras,
Edward I incrementd constantemente la presion fiscal sobre los judios,
hasta arruinarlos completamente. Al no poder extraer mas dinero de ellos,
optd por castigarlos. Los obligd a portar como distintivo una estrella
amarilla, como haria Hitler en el siglo xx. En 1275 retir6 a los judios el
derecho a prestar dinero, que era casi la Unica actividad que les estaba
permitida. Solo podrian trabajar como comerciantes sin gremio 0 cOomo
peones agricolas. En esas condiciones, los judios ya no estaban en posicion
de seguir contribuyendo a la hacienda real. En 1278 Edward I hizo ejecutar
a trescientas cabezas de familia judios por una vaporosa acusacién de
falsificacion de moneda, confiscando a continuacion todas las propiedades
de los ejecutados. En 1290 ya no habia manera alguna de sacar un céntimo
mas de los judios. El rey decretd su expulsion definitiva, convirtiendo asi a
Inglaterra en el primer pais europeo en expulsarlos. Varios miles de judios
tuvieron que abandonar Gran Bretafia, que quedo casi completamente vacia
de hebreos durante los siguientes 350 afios. Muchos de los expulsados se
establecieron en Francia o Alemania. Los judios solo volverian a Inglaterra
a partir de la época de Cromwell, a mediados del siglo xviI.



Francia

El judaismo francés habia dado pruebas de una gran vitalidad cultural,
tanto en el norte del pais, donde habia irradiado su influencia el gran
comentarista Rashi, como en el sur, en la Provenza y el Languedoc, como
ya vimos a proposito de Samuel Ibn Tibbon y de Gersonides. Sin embargo,
Francia se convirtio en el segundo pais europeo en expulsar a su poblacion
judia.

En el norte de Francia en particular, y a pesar de las habituales
humillaciones y limitaciones de su actividad, las juderias francesas lograron
mantener una constante presencia, hasta la expulsion de 1306. Ya antes se
habian ido acumulando los nubarrones de la intolerancia. En 1240 un ex
judio converso denuncidé ante las autoridades que el Talmud contenia
blasfemias contra Jesucristo. Se celebr6 una disputa publica amafiada sobre
el asunto. Se ordend a los judios que entregasen todas sus copias del Talmud
para revisarlas en funcidén de esas acusaciones. Finalmente, en 1242 el rey
Louis IX, azuzado por franciscanos y dominicos, ordend que fuesen
quemadas. Veinticuatro grandes carros cargados de ejemplares del Talmud
los llevaron a la hoguera, donde fueron quemados publicamente, lo que
causO angustia y desolacion en la comunidad judia. Mas tarde, el rey
Philippe le bel, que era un intrigante y despilfarrador, tenia constantes
problemas de tesoreria, que iba solventando a base de acabar con sus
acreedores y confiscar sus bienes. Es lo que hizo con los templarios, a los
que debia mucho dinero. En vista del éxito, aplico la misma tactica a los
judios, con los que también tenia deudas. En 1306, Philippe le bel promulgd
un edicto de expulsion de todos los judios del norte de Francia, confiscando
a continuacion todas sus propiedades.



Aunque su sucesor permitid que algunos judios retornasen, los que lo
hicieron tuvieron pocos motivos de alegria. Las autorizaciones de
residencia eran cada vez mas cortas, y so0lo se renovaban a cambio de
imposiciones exorbitantes o confiscaciones repetidas. Ademas de las
habituales humillaciones de la estrella amarilla obligatoria y la prohibicion
de trabajos y oficios, estaban sometidos a constantes calumnias y campafas
histéricas. En 1320, un pastor, al que presuntamente se le habia aparecido la
virgen Maria en forma de paloma para decirle que habia que castigar a los
judios, se puso al frente de una chusma enardecida de pastores, campesinos
fracasados y salteadores de caminos, que recorrieron todas las villas entre
Toulouse y Burdeos, saqueando y quemando las casas de los judios y
matando a sus habitantes.

A finales del siglo X1v reinaba en Francia Charles VI, llamado le fou (el
loco). A los judios se los acusaba de todo, desde la hambruna que azotaba al
pais hasta la locura del rey. En 1394, finalmente, Charles VI promulg6 un
edicto de expulsion general y permanente de todos los judios de Francia,
«sin excepcion ni privilegio» alguno. Ya no volveria a haber judios en
Francia en los dos siglos siguientes.



Ashkenaz

Los dos centros mas importantes de poblacion y cultura judaica en la
Europa medieval fueron Ashkenaz (= Alemania) y Sefarad (= Espaiia).
Todavia hoy la mayoria de los judios, e incluso de los ciudadanos del
moderno Estado de Israel, se identifican como ashkenazim, «alemanesy, y
sefaradim o sefardies, «espanolesy.

Los judios alemanes se habian establecido en Ashkenaz (Alemania,
sobre todo el valle del Rin: Worms, Mainz, Speyer) ya desde el siglo 1v.
Hasta el siglo X1 eran hombres libres, que podian poseer tierra y portar
armas. Carlomagno los sometio a una proteccion especial, que acab6 con el
tiempo convirtiéndose en una servidumbre y explotacion atroz en forma de
pagos abusivos por la proteccion.

El valle del Rin, en Alemania Occidental, junto al norte de Francia, se
convirtid en un centro de erudicion y devocion judia. En Mainz residia el
rabino Gershom ben Juda (960-1028), al que sus contemporaneos llamaban
Meor Hagold (la lumbrera del exilio). Con sus interpretaciones del Talmud
y sus respuestas a cuestiones morales y juridicas, tuvo un gran influjo en la
juderia europea, a la que hizo independiente de las lejanas academias de
Babilonia, que hasta entonces les habian servido de guia. Gershom
combinaba una estricta ortodoxia con la adaptacion a las circunstancias
practicas de la dura vida real. Discipulos suyos abrieron escuelas en Worms
y Speyer, que atrajeron a nuevos alumnos, entre los que se contd el rabino
Shlom¢é ben Isaac, llamado Rashi. Después de estudiar en Worms, Rashi
retornd a su ciudad natal de Troyes, en el norte de Francia, donde se dedico
a redactar sus comentarios a los textos de la Biblia y el Talmud, que han
mantenido su autoridad entre los judios hasta nuestros dias.



Con ocasion de las cruzadas de 1096, 1146 y 1189, la presunta
proteccion imperial no sirvio para nada a los judios, que fueron
repetidamente masacrados por las hordas de los cruzados, a los que se unia
la chusma urbana.

A mediados del siglo X1v, la peste arras6 muchas poblaciones. Se acuso
a los judios del valle del Rin y del Danubio de haber envenenado los rios y
fuentes para exterminar a los cristianos. Casi todas las comunidades judias
de Ashkenaz fueron destruidas y masacradas, con lo cual acabd una
continuidad de vida judia de mil afios. En 1348 todos los médicos judios de
Alemania fueron quemados vivos, acusados de haber provocado la gran
peste. Ahora sabemos que la peste bubonica esta causada por la bacteria
Yersinia pestis, un bacilo de la familia Enterobacteriaceae. Ha habido tres
grandes pandemias de peste. La segunda, de la que estamos hablando, asolo
Europa entre 1347 y 1350, provocando la muerte de mas de un tercio de la
poblacion. La bacteria de la peste es primariamente un patdégeno de los
roedores y en especial de las ratas. Los piojos transmiten la bacteria de la
rata muerta a otros roedores o a humanes. La bacteria se introduce en el
organismo humano por la picadura del piojo y viaja hasta los nddulos
linfaticos, donde se replica, causando un bulto inflamado (el bubo), tipico
de la peste bubdnica. Una vez vencido el sistema linfatico, la bacteria se
disemina por todos los 6rganos y el paciente muere. Tras la infeccion de los
pulmones, la peste se contagia también directamente entre humanes a traveés
del aire.

Si las cruzadas y la peste y sus secuencias habian sido desastrosas para
la juderia alemana, la Reforma religiosa capitaneada por Martin Luther no
les fue a la zaga. De hecho, el antisemitismo de Luther era bastante mas
virulento que el de los papas que €l combatia. Luther odiaba a los judios y
no se cansaba de azuzar la inquina hacia ellos. «Si yo pudiera, yo mismo
arrojaria al judio al suelo y en mi ira lo atravesaria con la espada.» En su
panfleto Uber die Juden und Ihre Liigen (Sobre los judios y sus mentiras,
1542), recomienda aplicar a los judios la siguiente politica: quemar sus
sinagogas y escuelas; derribar sus casas y concentrarlos a todos en un
establo, como ganado; quitarles todos sus libros y prohibirles bajo pena de



muerte enseflar su religion; confiscar sus bienes, hacerlos trabajar
duramente y no permitirles andar por los caminos.

Seria incorrecto mostrarse misericordioso con los judios y
confirmarlos asi en su conducta. Si esta politica tampoco soluciona
el problema, debemos expulsarlos como perros rabiosos, de tal
modo que no nos hagamos cémplices de su abominable blasfemia y
de sus vicios, y no despertemos la ira divina y seamos condenados
con ellos.

Con estas recomendaciones, no es de extrafiar que los judios fueran
pronto expulsados de Sajonia, la tierra natal de Luther, y otros principados
alemanes.

Las repetidas persecuciones, expulsiones, confiscaciones y matanzas
que sufrieron los judios alemanes a partir de las cruzadas y hasta la época
de la Reforma condujeron a un constante éxodo de los judios de Ashkenaz
hacia el este, hacia Polonia, Lituania y Ucrania. Alli se trasladaron en gran
numero, atraidos también por las promesas de oportunidades de trabajo y de
libertad religiosa que les hacian los sefiores feudales polacos, que los
necesitaban para el funcionamiento econdmico de sus vastas posesiones. En
efecto, en aquellas inmensas llanuras recién colonizadas solo habia
aristocratas guerreros y campesinos serviles, no habia clase media, no habia
administradores, ni recaudadores de impuestos, ni comerciantes. Todas
estas y otras funciones las irian ocupando los judios llegados de Alemania.
Los judios compartieron plenamente la prosperidad y florecimiento cultural
de la Polonia del siglo xvi y primera mitad del xvii. Trajeron con ellos su
lengua yidish (un dialecto del aleman), su religiosidad popular y sus
tradiciones, y siguieron considerandose como ashkenazim.

El gran y floreciente mundo de los ashkenazies de Europa Oriental tuvo
un rudo despertar con el gran desastre de la rebelion cosaca de 1648.
Muchos campesinos ucranianos odiaban a los recaudadores judios de
impuestos, que los exprimian por orden de los aristdcratas polacos, duefos
de la tierra. Los reacaudadores judios a su vez estaban obligados a entregar
a los aristocratas cantidades crecientes de dinero, que tenian que extraer de



los campesinos. La hostilidad de éstos hacia los recaudadores se
desencaden6 en la repentina y brutal rebelion del lider cosaco Bogdan
Chmielnicki, que se propuso matar a todos los judios. Trescientas
comunidades fueron destruidas y unos cien mil judios fueron masacrados,
segun las cronicas judias. Esta matanza tuvo un efecto tremendo en toda la
juderia mundial. En Europa Oriental misma, provoco el inicio de otra
migracion judia en sentido contrario a la anterior: los sobrevivientes,
espantados, empezaron a retornar a Alemania y a otros paises del Occidente
europeo. De hecho, Polonia no se vacidé de judios, sino que, superada la
crisis de 1648, su poblacion volvid a crecer. A principios del siglo XIX, mas
de la mitad de los judios del mundo entero vivian en Polonia.



Sefarad

Durante la Edad Media, y hasta mediados del siglo xiv, Sefarad
(Espana) era el pais europeo al que mejor se habian amoldado los judios y
en el que mas habia florecido su cultura. La poblacion de la Peninsula
Ibérica hacia 1200 era de unos 6,5 millones de habitantes, que se
incremento hasta casi 9 millones hacia 1300, para caer luego en picado a
mediados del siglo X1v a causa de la peste negra y estabilizarse de nuevo en
los 6,5 millones. En cualquier caso, la poblacion judia era mucho mas
numerosa que la de los demés paises europeos, y los judios de Francia o
Alemania pensaban en Sefarad como una tierra habitada «por una gran
multitud de judios». En el siglo xii1, la aljama de Toledo contaba con unas
350 familias judias; las de Zaragoza, Barcelona y Valencia, con entre 200 y
250 cada una, y la de Burgos, con unas 150. La de Palma de Mallorca
florecio en el siglo x1v.

Espafa no conocid6 el gueto, el confinamiento aislado de los judios. En
Sefarad judios y cristianos convivian, interactuaban e incluso debatian. Por
influencia de la disputa sobre el Ta/mud celebrada en Paris en 1240, en
1263 el rey Jaime I de Aragon convoco una disputa publica entre judios y
cristianos en Barcelona, mucho mas libre que la parisina. En presencia del
rey, del inquisidor general, San Raimundo de Pefiafort, del obispo local y
del superior de los franciscanos, el famoso rabino Najméanides goz6 de
libertad de expresion para disputar con el converso Pablo Cristiano,
rebatiendo sus argumentos. Ese mismo afio los dominicos seguian
insistiendo en su campafia misionera y acusaban a Najmanides de blasfemia
contra la religion catolica por su escrito en el que daba cuenta de sus
posiciones en la disputa de Barcelona. Jaime I pard los pies a los frailes,



pero por otro lado obligo a los judios a oir sus sermones. De hecho, desde el
Concilio Laterano, la Iglesia y en especial los frailes no cejaban en su
empefio de aislar a los judios de los cristianos y de convertirlos al
cristianismo a toda costa.

De todos modos, las comunidades judias espafiolas, llamadas aljamas,
aun estando abiertas al exterior, controlaban estrechamente a sus miembros.
La aljama se regia por estatutos aprobados por el rey y era autbnoma en sus
propios asuntos. La aljama mantenia el orden, recaudaba impuestos para
mantener a los rabinos, la sinagoga, la escuela y la beneficencia, la
carniceria kosher y el cementerio. La aljama hacia cumplir sus estatutos y
sus propias ordenanzas y vigilaba estrictamente la conducta religiosa y
moral de todos sus miembros, si alguien observaba las fiestas religiosas y se
abstenia de trabajar en shabbat, si comia conforme a las prescripciones
judaicas, si tenia una amante, etc. Especialmente mal vistos estaban los
malsines, es decir, los judios que acudian a los tribunales no judios para
dirimir contiendas con otros correligionarios. La aljama podia juzgar y
condenar a los infractores a diversas penas, incluso a muerte en el caso de
los malsines. Por tanto, todos los miembros de la comunidad judia vivian en
un gueto ideologico y legal, en gran parte voluntario y autoimpuesto.

La época dorada de la juderia espafiola acabo a finales del siglo X1v, con
una cadena de saqueos y matanzas que no partieron de los reyes ni la
Iglesia, sino de la chusma inculta, enardecida por los frailes. Ferrando
Martinez, arcediano de Ecija, un clérigo fanatico y henchido de odio
antisemita, se dedicaba a atizar los prejuicios de la plebe y a incitar a sus
oyentes a pasar a la accion y vengar a Cristo matando a los judios con sus
propias manos. El arzobispo de Sevilla, alarmado ante tanto fanatismo, lo
suspendio de sus funciones sacerdotales. En 1390 fallecio el arzobispo y
Ferrando se hizo cargo de la administracion de la didcesis durante la
vacante episcopal. Ese mismo afio murio el rey Juan I de Castilla, dejando
un heredero menor de edad. Ya no habia obstaculo ni freno alguno a
Ferrando Martinez, que ordeno a sus feligreses y seguidores la destruccion
de todas las sinagogas de Sevilla y sus alrededores y el desencadenamiento
de la violencia contra los judios. El 4 de junio de 1391 la chusma asalto la
juderia, matando numerosos judios, y bautizando por la fuerza a otros,



quemando unas sinagogas y convirtiendo otras en iglesias. La explosion de
Sevilla se propagd como un reguero de polvora por toda Andalucia. A todas
las ciudades y poblaciones con juderias llegaban bandas de matones,
dispuestos a asesinar, bautizar e incendiar. En dos semanas llegaron a
Toledo y destruyeron la mayoria de sus magnificas sinagogas. El reino de
Aragon tom6d medidas para tratar de impedir la catastrofe, pero de poco
sirvieron. El 9 de julio era asaltada la juderia de Valencia, poco después de
que un barco con provocadores y matones andaluces llegase al puerto.
Murieron 250 personas, otras huyeron por mar y el resto se «convirtierony»
para salvar la vida in extremis. La pujante juderia de Valencia habia
desaparecido en un solo dia. El 2 de agosto la turba fanatica asalt6 la juderia
de Palma de Mallorca, matando a 400 personas. En Barcelona se tomaron
medidas para evitar desordenes. En cuanto llegd una banda de provocadores
andaluces, los metieron en la carcel, pero el 5 de agosto una turba saqueaba
la juderia de Barcelona, matando a cien judios. Las autoridades locales,
para que sirviera de escarmiento y parase la masacre, ahorcaron a diez de
los alborotadores andaluces. Pero para entonces, nuevas turbas de
campesinos fanatizados habian llegado desde fuera y provocaban incendios
y saqueos por todas partes. Mas de 4000 judios murieron y el resto se
«convirtierony». La aljama de Barcelona habia sido aniquilada. Aparte de las
famosas juderias mencionadas, otras muchas fueron arrasadas. So6lo se salvo
la juderia de Zaragoza, pues durante aquel aciago verano los reyes de
Aragon residieron en esa ciudad y no se movieron de ella, impidiendo con
su presencia y la de sus tropas que llegaran alli los disturbios. La vibrante
comunidad judia espafiola habia quedado herida de muerte. Ya nunca mas
volveria a ser lo que fue.

En 1414 hubo muchas conversiones en masa. Los judios llamaban
anusim (forzados) a los conversos o cristianos nuevos; los cristianos viejos
los llamaban marranos. Algunos se hicieron cristianos sinceros; otros
seguian siendo judios por dentro y mantenian algunas de sus costumbres, es
decir, «judaizaban». Aunque mediante su conversion forzada de momento
salvaban la vida, lo que no lograban era la tranquilidad. Al revés, desde el
momento en que eran bautizados, pasaban a ser subditos de la Iglesia y
objeto permanente de sospecha e investigacion por parte de la Inquisicion,



que sin embargo no se metia directamente con los judios, que, al no ser
catolicos, no caian bajo su jurisdiccion. Ademads seguian discriminados, no
podian ejercer ciertos oficios, sus hijos no eran admitidos en la universidad,
etc. Incluso eran objeto de las mismas calumnias absurdas que los judios.
En 1490 ocho judios y conversos fueron quemados vivos en Avila,
acusados del presunto martirio del Santo Nifio de la Guardia, en el que
habrian repetido la pasion y muerte de Cristo, segin un esquema ya bien
conocido. Los frailes, la Inquisicion y los mismos monarcas, los Reyes
Catolicos, temian que el contacto con otros judios llevase a los conversos a
revertir a sus anteriores creencias, a abandonar el cristianismo y a judaizar,
aunque fuese en secreto y a escondidas. Por eso hubo un gran interés en
vigilar a los marranos y en evitar cualquier contacto suyo con los judios que
continuaban profesando su religion. En 1478 el papa Sixto IV concedi6 a
los Reyes Catolicos autorizacion para establecer la Inquisicion en Castilla.
Durante los doce afios siguientes, la Inquisicion pretendia haber descubierto
—mediante la tortura— 12 000 casos de marranos que judaizaban. La
Inquisicion convencid a los reyes de que la tinica manera de evitar la herejia
de los nuevos cristianos, los marranos, consistia en aislarlos completamente
de los judios, expulsando a estos ultimos de Espaiia. El borrador del decreto
de expulsion fue preparado por el gran inquisidor Tomas de Torquemada.
Los reyes tuvieron el decreto encima de su mesa un tiempo, durante el cual
los judios influyentes trataron de evitar su aprobacion, pero su influencia
era menor que la de los frailes y la Inquisicion. He aqui el decreto:

Don Fernando y Dofia Isabel, por la gracia de Dios rey e reina
de Castilla, de Leon, de Aragdn, de Sicilia, de Granada, de Toledo,
de Valencia, de Mallorca [...] a los concejos, corregidores, alcaldes
[...] de todas las ciudades, villas y lugares de nuestros reinos y
sefiorios, y a las aljamas de los judios y a todos los judios y personas
singulares, de cualquier edad que sean [...] salud y gracia. Sepades e
saber debedes que porque Nos fuimos informados que hay en
nuestros reinos algunos malos cristianos que judaizaban de nuestra
Sancta Fe Catdlica, de lo cual era mucha culpa la comunicacion de
los judios con los cristianos, en las Cortes de Toledo de 1480



mandamos apartar los judios en todas las ciudades, villas y lugares
de nuestros reinos, dandoles juderias y lugares apartados donde
vivieran juntos en su pecado, pensando que se remorderian; e otrossi
ovimos procurado que se ficiese Inquisicion, [...] por la que se han
hallado muchos culpables, segiin es notorio. Y consta ser tanto el
dafio que se sigue a los cristianos de la comunicacion con los judios,
los cuales se jactan de subvertir la fe catdlica, que los llevan a su
dafiada creencia [...] procurando de circuncidar a sus hijos,
dandoles libros para escribir y leer las historias de su ley [...]
persuadiéndoles de que guarden la ley de Moisés, faciéndoles
entender que no hay otra ley nin verdad sino aquella; lo cual todo
consta por confesiones de los mismos judios y de quienes han sido
pervertidos, Lo cual ha redundado en oprobio de la Fe Catolica. Por
ende, Nos [...] acordamos de mandar salir a todos los judios de
nuestros reinos, que jamas tornen [...] que fasta el fin del mes de
julio que viene salgan todos con sus fijos, de cualquier edad que
sean, € non osen tornar [...] bajo pena de muerte. E mandamos que
nadie de nuestros reinos sea osado de recebir, acoger o defender
publica o secretamente a judio nin judia pasado el término de julio
[...] so pena de confiscacion de todos sus bienes. Y porque los
judios puedan actuar como mads les convenga en este plazo, les
ponemos bajo nuestra proteccion [...]. Les autorizamos a sacar sus
bienes por tierra y mar, en tanto non seya oro nin plata, nin moneda
nin las otras cosas vedadas.

Otrossi mandamos a nuestros alcaldes, corregidores [...] que cumplan y
hagan cumplir este nuestro mandamiento. Y porque nadie pueda alegar
ignorancia mandamos que esta Carta sea pregonada por plazas e mercados.

Dada en Granada, a treinta y uno de marzo de 1492.

A finales del siglo xv la poblacion de la Peninsula Ibérica era de unos
siete millones. No se sabe cuantos judios habia exactamente, ni cuantos
partieron al exilio. El promedio aproximado de las estimaciones de los
historiadores es que en Espafia habia unos 220 000 judios, de los que la
mitad eligieron el exilio, mientras que los otros 110 000 se «convirtieron»



al catolicismo, permaneciendo como conversos 0 «marranos», objeto
predilecto de atencion de la Inquisicion. La mayor parte de los judios vivian
en Castilla, por lo que muchos exiliados pasaron a Portugal, donde se
establecieron provisionalmente, aunque cinco afios mas tarde también se
vieron confrontados a la misma alternativa de exilio renovado o
«conversiony.

La expulsion de los judios de Espafia en 1492 y de Portugal en 1497
desencaden6 una nueva didspora o dispersion de los judios. La mayoria de
los exiliados se dirigi6 a Portugal, aunque otros emigraron por mar a
Marruecos, a Italia o al Imperio Turco, perdiendo muchos la vida por el
camino o en naufragios y siendo otros atrapados y vendidos como esclavos
por salteadores y piratas, aunque no en Espafia, donde el decreto real de
expulsion les concedia proteccion real hasta su salida. Manuel de Portugal,
para congraciarse con los Reyes Catolicos, con cuya hija queria casarse,
prohibié en 1497 el judaismo y ordend que todos los nifios judios fueran
bautizados. Todos los judios pasaron a ser marranos, pero muchos
judaizaban en secreto sin mayores problemas, al menos hasta 1547, en que
se establecid la Inquisiciébn en Portugal. Los conversos espafioles, que
habian huido a Portugal medio siglo antes, de nuevo tuvieron que ponerse
en marcha. Aprovechando las rutas comerciales del Imperio Espafiol,
muchos de ellos se establecieron en centros comerciales europeos bajo
control espafiol, como Amberes o Anveres. Desde alli algunos iban pasando
a Holanda, que en 1579 habia establecido la Union de Utrecht, que se habia
independizado de Espafia y habia proclamado la libertad religiosa
individual.

Hacia 1600 un nimero creciente de comerciantes sefardies portugueses
y espafioles se fueron asentando en Amsterdam. Al principio, casi todos
eran conversos, marranos, pero poco a poco fueron revirtiendo a su religion
judaica, que solo habian abandonado formalmente por la fuerza. Formaron
tres comunidades judias sefardies, con ciertos servicios comunes, y trajeron
rabinos de fuera para instruirles, como Yosef Pardo de Salonica, Isaak Uziel
de Fez y Saul Levi Mortera, de Venecia. Hacia 1630 ya habia unos mil
judios sefardies en Amsterdam, donde, en general, tuvieron éxito en sus
negocios de importacion y exportacion, que les estaban permitidos, asi



como unos pocos oficios, como el de médico, farmacéutico o librero. En la
segunda mitad del siglo xvii fueron llegando judios ashkenazies
procedentes de Europa Oriental, pero eran mas pobres y tuvieron menos
¢xito economico y social que las familias sefardies procedentes de Iberia y
ya bien establecidas.

En Amsterdam no habia gueto. La mayoria de los judios vivian en el
barrio o isla de Vloonburg, pero ni todos los que alli vivian eran judios, ni
todos los judios vivian alli. Los mas exitosos incluso se compraban
mansiones caras en los canales del centro de la ciudad.



Gueto en Italia

En la Edad Media, los judios vivian con frecuencia en barrios
separados, las juderias. Ellos mismos solian pedir que la juderia estuviese
rodeada por una muralla a fin de facilitar la proteccion de sus habitantes de
los desmanes, la delincuencia y las tentaciones del mundo exterior. El
interior de la juderia era un mundo tranquilo y controlado, autogobernado,
que mantenia la cohesion social e ideoldgica de la comunidad y creaba un
espacio homogéneo y seguro. La juderia cerrada minimizaba el riesgo de
que los judios cambiasen de ideas o practicas e incluso se hicieran
cristianos o ateos, y también minimizaba el riesgo de que los judios
influyesen en los cristianos o incluso los convirtiesen al judaismo. Las
autoridades, tanto judias como cristianas, estaban razonablemente
satisfechas con la situacidon. Tras las expulsiones de los judios de diversos
paises, sobre todo de Espafna, las ciudades receptoras los acogian con
desconfianza y con frecuencia los obligaban a encerrarse obligatoriamente
en juderias amuralladas de las que no podian salir por la noche ni en los
dias festivos cristianos, ademas de obligarlos a llevar sombreros u otros
distintivos amarillos, a fin de facilitar su vigilancia. Estas juderias forzosas
acabaron siendo conocidas como guetos.

Desde el siglo xii los judios de Venecia estaban confinados en la isla
todavia llamada la Giudecca. En 1508 llegaron mas judios refugiados. Los
frailes empezaron a agitar en sus sermones a favor de su expulsion.
Ademas, la construccion de la iglesia del Redentor en la isla de la Giudecca
era un pretexto para echar de alli a los judios. De hecho, en 1516 se los
traslado a todos al espacio ocupado por una fundicién de metales (geto, en
veneciano) en desuso. Fue entonces, en 1516, cuando la palabra gueto



(guetto) fue usada por primera vez coincidiendo con el establecimiento en
Venecia del guetto nuovo, ampliado luego en 1541 (guetto vecchio) y 1633
(guetto novissimo). Los judios de Venecia hablaban italiano y podian
practicar el préstamo de dinero, pero no podian obtener la ciudadania
veneciana, que solo obtendrian tras la invasion de Napoledn, a finales del
siglo XVIIL

Expulsados de la Peninsula Ibérica, los judios hispanos se dispersaron
por donde pudieron y sobre todo por el Mediterraneo. Muchos de estos
sefaradim o sefardies se establecieron en los dominios del Imperio Turco,
que los acogié bien, formando, por ejemplo, una numerosa comunidad
sefardi en Tesaldnica (Thesaliki).

Casi todos los barcos comerciales que surcaban el Mediterraneo
llevaban algiin comerciante judio a bordo. Los caballeros de la Orden de
San Juan (también llamada «del Hospital» o «de Malta»), previamente
desalojados por los turcos de Jerusalén, Chipre y Rodos, se habian acabado
atrincherando en Malta, desde la que se dedicaban a la pirateria. En
especial, la captura y venta como esclavos de los judios que encontraban en
las naves se convirtié en un gran negocio. Los caballeros malteses trataban
con gran crueldad a los judios prisioneros, porque sabian de la solidaridad
de las comunidades judias, dispuestas a grandes sacrificios econdmicos con
tal de rescatar a sus correligionarios. De todos modos, algunos morian a
causa de los malos tratos antes de que los judios libres pudiesen recaudar
las sumas exigidas por los caballeros-piratas secuestradores.



La cabala

Ademas de la preponderante tradicion rabinica ortodoxa y de la
minoritaria reflexion filosofica con pretensiones racionales, en el judaismo
han existido también corrientes irracionalistas, que han dado rienda suelta
tanto a la especulacion desenfrenada como al sentimentalismo, los efluvios
emocionales y el escapismo, que busca remedios ilusorios y sobrenaturales
a los problemas reales de los judios. Entre estas corrientes se cuentan la
cabala, el mesianismo y el jasidismo.

La cabala es el misticismo judio y la presunta sabiduria oculta de los
judios. Aunque las primeras ideas cabalisticas surgieron en la antigliedad,
en la Edad Media inici6 su desarrollo en el siglo x1 y alcanzd su méaximo
esplendor en el siglo xi1 y Xiv en Sefarad y en el siglo xvi en Safed
(Galilea, en lo que es ahora el norte de Isracl). Frente al relativo
racionalismo y la seca erudicion de la tradicion rabinica, que siempre ha
constituido la corriente principal del judaismo, la cébala ha apelado a la
fantasia desatada, a la especulacion incontrolada y a la busqueda de lo
misterioso y maravilloso, como el trono de Dios o los palacios de Dios.

El nombre de cabala (en hebreo, gabbala, «lo recibido», la tradicion)
alude a la doctrina esotérica recibida mediante revelacion divina por ciertos
santos de antafio (incluso por Abraham mismo) y transmitida luego en
secreto por un grupo de discipulos privilegiados hasta nuestros dias. Forma
parte de la ley oral y constituye la interpretacion mistica tradicional de la
Tora. La interpretacion cabalistica de la Tord es sumamente libre y se basa
en una exégesis alegdérica que extrae de las palabras significados
sorprendentes.



Los origenes de las ideas cabalisticas estan sin duda en la influencia
gnostica, neoplatonica y neopitagdrica en algunos judios de la antigiiedad
tardia, posteriores a la destruccion del templo y la didspora. Varias de sus
ideas mas caracteristicas se encuentran ya en el breve y denso Sefer Yezird
(Libro de la creacion), que aparece a principios del siglo vi. El libro
describe los 36 medios de que se valido Dios para crear el mundo: los diez
sefirot (o atributos divinos) y las 22 letras del alfabeto hebreo. Dios habria
creado los cielos y la Tierra por combinaciones y permutaciones de las
letras del alfabeto hebreo: «Dios las traz6, las combinoy. La palabra sefird
(plural, sefirot) procede de la raiz sfr, «contar» (en el doble sentido de
relatar y computar). Por eso, sefira se emplea tanto para nimero como para
atributo divino, y esa polisemia casa bien con la especulacion cabalistica.
En el siglo xi1 hubo un resurgimiento de la mistica especulativa judia en el
sur de Francia (Provenza y Languedoc) y en Espafa (Castilla y Cataluiia).
En 1176 se publico en la Provenza un temprano libro cabalistico, el Bahir
(1luminacion).

Hacia 1270 el judio espafiol Moshé de Leon pretendié haber descubierto
un libro muy antiguo, el Zohar (resplandor), atribuido por ¢l al sabio
mishnaico Shimon bar Yojai, que habia vivido mil afios antes, para darle
mas prestigio, aunque en realidad habia sido escrito por el mismo Moshé de
Leon. Parece que durante los afios en que escribiod el Zohar, y al menos
hasta 1291, Mosh¢ de Leon residioé en Guadalajara, haciendo circular desde
su casa las porciones de la obra que iba concluyendo. Aunque los cabalistas
siempre han creido en la antigiiedad del libro, desde el principio diversos
rabinos mostraron su escepticismo. Los expertos modernos, empezando por
Gershom Scholem, coinciden en atribuirlo a Moshé de Leon. De hecho, no
hay mencion alguna del libro en la literatura judia anterior al siglo xii1. El
Zohar constituye un comentario mistico de la Tord, y es el libro mas famoso
del misticismo judio. El Zohar contiene y reelabora gran parte del material
del Sefer Yezira y del Bahir y se convirtidé en el clasico de la cdbala por
excelencia. Es una coleccion de diversos libros o secciones que contiene
exposiciones, homilias y discusiones. Trata con profundidad y lirismo de
muchas cuestiones fundamentales, como la naturaleza de Dios y del
hombre, el bien y el mal, la Tord, el mesias y la redencion. Esta escrito



sobre todo en arameo, con algunas partes en hebreo y con diversas palabras
y construcciones sintdcticas procedentes del espafiol. En cualquier caso,
tuvo gran éxito y una inmediata difusion por todo el mundo judio.

Para los cabalistas, el Dios de verdad es el Dios oculto, incognoscible,
in-finito (En-Sof), del que nada puede decirse. En palabras del Zohar:

Senor del universo, Tu eres unico, [...] altisimo, ocultisimo, no
comprensible en ningin concepto [...]. En verdad nadie puede
comprenderte. Solo sabemos que eres el unico absoluto, el sefior de
todo: por lo demas no sabemos absolutamente nada de tu esencia.
Creaste los mundos para que ellos te presintieran.

Este Dios oculto se manifiesta en la creacion por eso podemos hablar de
sus sefirot en relacion a la creacion. El carbon se manifiesta en la llama con
que arde como Dios se manifiesta en la creacion, pero Dios mismo
permanece oculto e incognoscible mas alla de esa creacion suya. Por ello,
los diez sefirot revelan a Dios como creador, pero s6lo como creador,
relativamente a su creacion, no en si mismo.

En la creacion, Dios se repliega sobre si mismo y el hueco que deja
vacio se inunda de su luz o resplandor (zohar). La luz que irradia Dios por
diez canales (los sefirot) toma cuerpo y se hace materia en grados sucesivos
que van desde los mas espirituales hasta los mas materiales. El Zohar
compara los diversos grados o sefirot a las sucesivas capas de una nuez.
Dios mismo ha dado sus nombres a los sefirot. Las primeras tres capas
reflejan el pensamiento divino y son los sefirot llamados kéter (corona),
hokma (sabiduria) y hina (inteligencia). Las tres siguientes reflejan su poder
moral; son los sefirot llamados hesed (amor), geburd (poder) y tiferet
(belleza). La tercera triada refleja el dinamismo cosmico divino, que se
manifiesta en las fuerzas fisicas. Sus sefirot son nesah (victoria), hod
(majestad) y yesod (fundamento). Todas estas capas culminan en la malkut
(realeza) o shekina (presencia), que representa la armonia reinante entre
todos los sefirot y la presencia divina.

Los sefirot marcan también el camino que ha de recorrer el alma para
reunirse con Dios, camino indicado por El mismo. «Estos sefirot los has



dispuesto como colinas que sirven a las almas como de estaciones de
transito en la ascension hacia ti.» Existe una correspondencia perfecta entre
el macrocosmos y el microcosmos, entre los sefirot y las partes o miembros
del cuerpo humano. Los sefirot se clasifican en activos o masculinos y
pasivos o femeninos (como el yang y el yin en China). La representacion
grafica de esta correspondencia constituye el llamado adam gadmon (el
hombre primordial). El alma humana consta de tres partes, el neshma
(aliento), el ruah (espiritu) y el néfesh (alma propiamente dicha), que
corresponden a las tres triadas de sefirot.

El pecado humano ha interferido en el orden y unidad del universo, y
desde entonces la shekind se encuentra en el exilio. La restauracion de la
unidad perdida es la tarea primordial de cada judio cabalista y de la
comunidad entera de Israel, en la que habita la shekina y que posee la Tora.
Los 248 preceptos y las 365 prohibiciones corresponden a los 248
miembros y los 365 nervios de que se compone el cuerpo humano. La
observancia de la Tora repercute en la reconstitucion del hombre entero y
del universo entero. La retribucion final del alma estara de acuerdo con sus
esfuerzos en pro de la restauracion de la unidad perdida. Si a la hora de la
muerte el alma no ha alcanzado el nivel suficiente de mérito y perfeccion,
volvera a la Tierra a reencarnarse en otro cuerpo y a seguir el ciclo de la
trasmigracion hasta alcanzar la pureza requerida para la union con Dios. El
paralelismo con el pensamiento indio en este punto resulta obvio.

Otra corriente de la céabala del siglo xii estuvo representada por el
mistico Abraham Abulafia (1240-1292), nacido en Zaragoza. Seglin
Abulafia, el alma humana ha perdido su contacto con la vida césmica y con
Dios, enmarafiada como estd por sus mil ataduras con la multiplicidad
sensorial. Para recuperar el contacto y el conocimiento de Dios, ha de
empezar por romper las ataduras y deshacer los nudos que la mantienen
presa de lo sensible y material. Hay que buscar un objeto de meditacion que
vaya desatando esas ligaduras y estimulando la vida espiritual. Este objeto
es el alfabeto hebreo, lo suficientemente abstracto como para no distraer la
atencion, pero lo suficientemente significativo como para estimular el
¢éxtasis. No hay que confundir la letra con la mancha de tinta que la
incorpora. Las letras son inmateriales, incorpdreas, objetos adecuados de la



contemplacion mistica. La propia creacion es un acto de escritura divina,
mediante el cual Dios incorpora su lenguaje a las cosas bajo la forma de
escritura. La escritura forma la materia de la creacion, y en la escritura se
plasma la revelacion y la profecia. Entre Dios y el mundo hay una serie de
inteligencias, la ultima de las cuales es el intelecto agente. El humén esta
separado del intelecto agente y ha perdido el contacto con Dios. Este
contacto puede ser restablecido mediante una meditacion sobre los nombres
divinos. El conocimiento de la combinatoria de las letras (consonanticas)
del alfabeto hebreo y de las diversas vocales es el camino hacia la unidad
con Dios, hacia el éxtasis.

La cabala de raigambre hispana tuvo un inusitado florecimiento en
Safed (en Galilea) en el siglo xvI. Safed era un poblado del norte de Galilea
que pronto se convirtid en el centro espiritual de los judios del Imperio
Otomano. A finales del siglo xv habia unas 300 familias judias en Safed.
Cincuenta afios mas tarde, ya eran mas de 700.

Rabi Yosef Karo (1488-1575), la maxima autoridad rabinica del siglo
XVI, nacié en Toledo, pero tuvo que abandonar Espaiia en 1492, emigrando
primero a Turquia. En 1536 llegd a Safed, de cuya comunidad judia se
convirtio en lider espiritual dos afios mas tarde. Karo estaba trabajando en
su monumental obra Beit Yosef (La casa de Yosef). En sus comentarios,
trataba de armonizar las tradiciones de Rashi con las opiniones de
Maimonides a fin de producir «una ley y una Tord». Diez afios mas tarde
escribio Suljan Aruj (La mesa puesta), una concisa y practica guia de
conducta, aceptada hasta nuestros dias como la fuente clasica de la Halajd,
el sistema de preceptos que regulan todos los detalles de la vida judia.
Bastante mas corto que la Mishné Tora de Maimonides, es considerado
vinculante por los judios ortodoxos. Varios misticos de origen sefardi
reavivaron las ideas del Zohar. Entre ellos destaca Moshé Cordovero (1522-
1570), cabalista en Safed, discipulo de Yosef Karo.

Con la expulsion de los judios de Espaiia, la cdbala dejo de ser la
ocupacion mistica de una cierta €lite intelectual para transformarse en un
movimiento de masas, que fue adoptando en su seno todo tipo de
supersticiones populares. Su lider indiscutible fue Isaac ben Shlom¢6 Luria
(1534-1572), fundador de la nueva céabala en Safed. Luria, hijo de padre



ashkenazi y madre sefardi, llegd en 1569 a Safed, donde estudio
brevemente con Cordovero, antes de exponer su propia version de la cabala.
Escribio muy poco, pero atrajo a muchos discipulos con su personalidad
carismatica y sus charlas intuitivas. Algunos pensaban que era el mesias, se
le atribuian milagros y, tras su muerte, algunos pensaban que habia
ascendido a los cielos. La cabala lurianica, fundada por Luria y sus
discipulos, ha dominado todo el misticismo judio posterior.



Mesianismo y jasidismo

La cabala luridanica se extendio por los numerosos shfetls (palabra en
yidish que designa a una pequenia ciudad o aldea de judios) de Europa
Oriental. Las doctrinas misticas se mezclaban con las supersticiones mas
crasas, las historias de angeles, demonios y golems, los milagros, la magia,
los amuletos y conjuros, etc. Parecia como si una oleada de entusiasmo por
lo sobrenatural fuera ya lo Unico que ayudara a aquellas pobres gentes a
soportar la dura e inclemente realidad. Las ideas cabalisticas se
entremezclaban también con la expectativa en el mesias. Cuanto peor iban
las cosas, mas se confiaba en el mesias para solucionarlas.

En 1648-1649, las juderias de todo el mundo recibieron con estupor y
angustia la noticia de las tremendas masacres de judios en Ucrania y
Polonia. Parecia que las tribulaciones del pueblo judio habian tocado fondo.
Las matanzas se interpretaban como signos de que la venida del mesias
estaba proxima. Circulaban rumores de que el mesias estaba ya reuniendo
en el desierto los ejércitos de las tribus perdidas de Israel y que estaba a
punto de iniciar la reconquista del pais de Israel y el restablecimiento de la
monarquia de David. Y, en efecto, en 1665 el mesias aparecidé en Gaza. Se
llamaba Shabetai Zevi.

Nathan de Gaza (1643-1680), nacido en Jerusalén, hijo de un rabino,
casado con la hija de un rico comerciante de Gaza, inteligente, elocuente y
de imaginacion calenturienta, se introdujo a fondo en la cébala lurianica,
que ¢l desarrollé y modifico a su aire. En cualquier caso, pretendié haber
tenido la vision de que el mesias llegaba y lo visitaba. Shabetai Zevi (1626-
1676), un judio nacido en Esmirna (Turquia), 18 afios mayor que Nathan y
como ¢l versado en la cébala luridnica, aunque mucho menos inteligente



que Nathan, no estaba del todo bien de la cabeza. Era un maniaco-depresivo
que alternaba momentos de exaltacion, durante los cuales solia transgredir
todas las normas de la ley judaica del modo mas grosero y aparatoso, con
momentos de abatimiento. Conmovido por las noticias de las masacres de
1648, se proclamd a si mismo como el mesias. Expulsado de todas las
comunidades judias y tenido por loco, en 1665 acabd encontrando a Nathan
de Gaza, que inmediatamente lo identifico como el mesias que se le habia
aparecido en suefios. Nathan se dedico a escribir cartas a todas las juderias
anunciando la buena nueva de la llegada del mesias, en cumplimiento de las
previsiones cabalisticas. Incluso explicaba algo asi como el programa de
gobierno del mesias Shabetai. Primero se haria coronar en Turquia, luego se
reuniria con los ejércitos de las tribus perdidas de Israel y se casaria con una
hija del profeta Moshé, magicamente retornada a este mundo, para
finalmente marchar hacia el norte al frente de sus huestes y conquistar
Constantinopla y otras ciudades y paises.

Durante 1665 y 1666 la excitacion en todo el mundo judio por la llegada
del mesias fue enorme. Muchos se pusieron a celebrarlo ruidosamente,
otros abandonaron su trabajo para dedicarse a hacer penitencia, otros
muchos vendieron todas sus propiedades y emprendieron el camino hacia
Palestina, para ir al encuentro del mesias. A todo esto, Shabetai Zevi fue
detenido por las autoridades turcas. Puesto ante la alternativa de convertirse
al islam o morir, inmediatamente se convirtio al islam y paso el resto de sus
dias viviendo de una pension del sultan. La decepcion en el mundo judio
fue enorme, como ya habia predicho Maimonides para estos casos. Sin
embargo, Nathan de Gaza seguia defendiendo que Shabetai era el mesias
con todo tipo de retorcidos argumentos, usando todo tipo de principios
cabalisticos de su propia factura. De hecho, el movimiento shabbeteo
sobrevivio a la apostasia del pseudomesias, a su muerte y a la de su profeta
Nathan. Incluso un judio polaco del siglo xvin pretendid ser Ila
reencarnacion de Shabetai Zevi bajo el nombre de Yakov Frank (1726-
1791). Frank acabd convirtiéndose al islam y al catolicismo, a pesar de lo
cual siguid teniendo partidarios que creian que era el mesias.

En el siglo xvii, mas de la mitad de los judios del mundo vivian en

Europa Oriental, sobre todo en Polonia, Ucrania y Lituania. Las masas



empobrecidas de judios de los shtetls o pequeias ciudades judias de esas
zonas estaban cada vez madas separadas de la oligarquia de rabinos y
comerciantes acomodados que las gobernaban. La religiosidad oficial de la
sinagoga, con su erudicién talmudica y su casuistica de la ley, los dejaba
frios y desconsolados. El trauma de las matanzas de 1748-1749 y de otras
desgracias posteriores no se habia curado. La gran expectacion suscitada
por el pseudomesias Shabetai Zevi habia dado lugar a una decepcion y
angustia tremendas. Todos esos judios pobres, despreciados, traumatizados
y decepcionados sentian como un gran vacio interior, un gran frio en su
corazon. El movimiento que vino a llenar ese vacio y a traer un poco de
calor a sus corazones fue el jasidismo o pietismo judio. El jasidismo, en su
primera época, era una especie de prolongacion del movimiento de falso
mesianismo, que buscaba una solucion rapida y dréstica a los problemas
que en aquel entonces aquejaban al pueblo judio, no por medio de un
mesias dudoso, sino a través de la fe con corazdn alegre y profundo,
desprovisto de la mayor parte del intelectualismo que dominaba en la
religion judia.

El jasidismo fue fundado por Israel ben Eliezer, alias Baal Shem Tov
(1700-1760). Un pobre huérfano nacido en Okop, cerca del borde entre
Ucrania y Polonia, en su infancia y juventud se gand la vida como
carnicero, minero, mozo de posada y vigilante de sinagoga. No recibio
formacion rabinica alguna y no tenia nada que ver con el mundo culto de la
sinagoga y la oligarquia comercial judia. No escribié nada. Sin embargo,
tenia el don de la palabra facil y elocuente y cautivaba a sus oyentes con sus
historias. Con su personalidad célida y poderosa, atraia y fascinaba a las
gentes sencillas que lo encontraban o lo seguian. Se lanz6 a recorrer los
caminos de Europa Oriental como curandero, milagrero y predicador. Lo
mismo usaba hierbas medicinales que oraciones, encantamientos y amuletos
para curar todo tipo de enfermedades del cuerpo y del alma. Desarrollo la
idea del zadik, el santo u hombre superior por su cercania a Dios, que podia
servir de intermediario entre Dios y el creyente normal. Baal Shem Tov era
el auténtico zadik. No habia mas que ver como rezaba. Para €I, la oracion no
era un mero acto humano, sino una ruptura de la separacion entre lo
humano y lo sobrehumano. Si se reza con suficiente devocion, fijdndose en



las letras del libro de oraciones hasta que éstas se vuelven borrosas y liberan
los atributos divinos que esconden, entonces un espiritu superior baja de
arriba y se apodera del orante y habla por su boca. En esa situacion, decia
Shem Tov, «dejo que mi boca diga lo que quiera». El mismo se desmayaba
frecuentemente durante la oracion y su alma se elevaba al cielo, donde
intercedia por su pueblo.

Los jasidim evitaban por completo acudir a las sinagogas oficiales.
Ellos rezaban en sus propias casas de oracion, en las que gritaban y
cantaban, ondulando sus cuerpos y bailando al son de los cantos, y fumaban
y bebian alcohol y se alegraban todos juntos, sintiéndose envueltos por un
efluvio de alegria y santidad que los acercaba a Dios y los consolaba de su
dura vida. A la muerte de Baal Shem Tov, su lugar de lider del movimiento
fue ocupado por su discipulo Dov Baer, alias el Magid, enseguida
reconocido como zadik. A la muerte del Magid, ya no hubo sucesor claro.
Varios individuos fueron reconocidos por sus discipulos como zadik y el
movimiento se dividio en diversas ramas, una por cada zadik.

Contra los jasidim se enfrentaban los mitnagdim (opositores),
partidarios de la forma tradicional, es decir, de la via erudita y
«racionalistay, simbolizada por el estudio del Ta/mud, que miraban con
desprecio e indignacion la groseria e ignorancia de los jasidim. El gaon o
rabino principal de Vilna, Zalman, fue el enemigo implacable de los
jasidim, a los que criticO y persiguio incansablemente. A pesar de compartir
los principios basicos del judaismo, entre estas dos corrientes religiosas la
hostilidad llegd al punto de denunciar los mitnagdim al lider del
movimiento jasidico al gobierno ruso, provocando su encarcelamiento. En
cualquier caso, solo el gran atraso intelectual de Europa Oriental en el siglo
XVvIIl explica la prevalencia de estos movimientos y polémicas. No hay que
olvidar que ya en el siglo anterior Spinoza habia llevado la racionalizacion
del pensamiento judio a sus ultimas consecuencias, aunque su obra era
completamente ignorada en los shtetls orientales. Tampoco hay que olvidar
que en Europa Occidental el siglo xviil era la época de la Ilustracion, que
estaba afectando también al judaismo, dando lugar a la Haskala o
ilustracion judia y, en definitiva, a la futura emancipacién de los judios. En
cualquier caso, el jasidismo fue la variedad de judaismo mas extendida



entre los ashkenazim de la €época, y todavia pervive en Israel y Estados
Unidos.



8. SPINOZA




El caso premonitorio de Uriel da Costa

Aunque en el siglo xvii Amsterdam era la ciudad mas libre del mundo,
los calvinistas ortodoxos presionaban constantemente al gobierno para
poner coto a lo que ellos consideraban excesivo libertinaje intelectual. Los
diversos grupos tenian que actuar con prudencia. En particular, la
comunidad judia trataba de preservar su cohesion interna, su ortodoxia
religiosa y su buena reputacion externa censurando y disciplinando a sus
miembros mas discolos o independientes. Aunque la mas famosa condena o
excomunion (jérem) fue la que recayd mas tarde en Spinoza, quiza
convenga exponer primero el caso de Uriel da Costa, que en varios aspectos
puede considerarse como premonitorio del de Spinoza.

Uriel da Costa nacidé en 1585 en Oporto, en el seno de una familia
aristocratica portuguesa, de padre cristiano y madre judia (conversa
judaizante). Tuvo una educacidn cristiana y estudié derecho candnico en la
Universidad de Coimbra. Su carrera eclesiastica solo se vio interrumpida
por las dudas que le asaltaron cuando tenia veintiin afios: «;Podria ser que
cuanto se dice sobre la otra vida fuera una mera ficcion? ;Concuerdan tales
creencias con la razén? La razdén constantemente me repite y me susurra
cosas completamente contrarias a la fe». De momento, siguid con su carrera
eclesiastica, pero se puso a estudiar a fondo la 7ord y a los profetas. Se
convencid del origen divino de la ley de Moshé y decidi6 seguirla, cosa que
no podia hacer en Portugal. Renunci6 a su canonjia, abandon6 la casa que
su padre habia construido en un barrio elegante y se trasladé con su madre y
dos hermanos de Portugal a Holanda, estableciéndose en Amsterdam como
judios. Uriel y sus hermanos fueron circuncidados y admitidos en la
comunidad.



Uriel se sintio pronto decepcionado por el judaismo practicado en
Amsterdam, pues no se limitaba a seguir la ley de Moshé, como él
esperaba, sino que adoptaba también las innumerables prescripciones de la
tradicion rabinica, que ¢l identificaba con los fariseos. En busca de nuevos
aires, se traslado a Hamburgo. Alli publico en 1616 su Proposta contra a
Tradicdo en la que rechaza la validez de la ley oral, es decir, del Ta/mud, asi
como las «prescripciones de fariseos». En efecto, «decir que estamos
obligados a seguir todas las leyes del 7almud igual que lo estamos con la
Tora de Moshé equivale a considerar la palabra del hombre igual a la de
Dios». La comunidad judia veneciana, que asesoraba a las de Amsterdam y
Hamburgo en cuestiones doctrinales, respondié en 1618 con un jérem que
excomulgaba a Uriel y condenaba sus ideas, redactado por el rabino Ledn
de Modena, que ademas escribidé un libro, E/ escudo y la adarga, para
refutarlo. Expulsado de Hamburgo, regresé a Amsterdam, donde siguio
difundiendo sus ideas. Sostenia que la ley oral es un conjunto de
invenciones de hombres ambiciosos que no tienen nada que ver con la
voluntad divina. También rechazaba la necesidad de la circuncision y
ridiculizaba la parafernalia del ritual judio tradicional, como los tefillin
(filacterias) y los tallitot (chales para los rezos).

Lo que mas escandalizaba de Uriel da Costa era su negacion de la
inmortalidad del alma. Segin Da Costa, Dios no crea un alma separada del
cuerpo. El alma es engendrada por los padres, como el alma de los demas
animales. El alma es parte del cuerpo y mortal como el cuerpo y no
sobrevive a la muerte del cuerpo. El alma humana se distingue de la de los
otros animales solo por su capacidad racional, pero eso no cambia nada en
su condicion mortal. No existe otra vida tras la muerte ni hay premios o
castigos eternos en ultratumba. «Una vez muerto, nada permanece del
humaén, y nunca vuelve a la vida.» La 7ord no dice que el alma sea inmortal,
ni que haya una vida tras la muerte ni que nos esperen premios o castigos
eternos. Todo lo contrario, se nos dice que somos polvo, y al polvo
retornaremos. Uriel da Costa tenia razon en estas apreciaciones textuales.
También pensaba que hay que obedecer a Dios para preservar esta vida, no
para ganar otra. Afiadia que la creencia en la inmortalidad es el origen de
multiples supersticiones, errores y temores y esperanzas infundados.



En 1623 la comunidad judia de Amsterdam siguié el ejemplo de
Venecia y Hamburgo y promulg6 un jérem contra Uriel da Costa. Se lo
excomulga y maldice, se prohibe que nadie entre en su casa, ni hable con él,
ni siquiera sus parientes. Da Costa respondio al jérem de un modo
desafiante, publicando en 1624 un libro titulado Examen de las tradiciones
farisaicas, en el que muestra las discrepancias entre la ley mosaica y las
prescripciones del Talmud. Sus opiniones escandalizaban por igual a
cristianos y a judios. La ciudad de Amsterdam lo encarcelé unos dias, le
puso una fuerte multa y orden6 quemar todos los ejemplares de su obra.
Afortunadamente, un tUnico ejemplar sobrevivio a la quema y ha sido
recientemente reeditado. Sus hermanos lo repudiaron, pero su madre se
quedo a vivir con €l. Con el paso del tiempo, sus ideas se hacian mas
radicales y racionales. Ni siquiera la 7ord proviene de Moshé, sino que es
una invencion posterior, y ademas contradice las leyes de la naturaleza, que,
€sas si, son obra divina.

Motivado por la necesidad de romper su aislamiento e incluso pensando
en casarse, tratdo de reconciliarse con la comunidad, para lo cual se retractod
publicamente de las ideas que ¢l consideraba verdaderas y se puso a vivir
hacia fuera como un judio ortodoxo. De todos modos, pronto fue
denunciado por haber faltado a alguna norma sobre la alimentacién o
incluso por haber aconsejado a dos cristianos de Espafia e Italia que no se
convirtieran al judaismo, «no saben el yugo que se van a poner sobre sus
nucas». En 1633 la comunidad judia de Amsterdam promulgd un nuevo
jérem contra €l. Le ofrecieron la posibilidad de levantar la excomunidn si se
sometia a la flagelacion publica en la sinagoga. De momento se resistio,
pero su situacion era insostenible. Siete afios mas tarde, en 1640, Uriel da
Costa se sometio a lo que le exigia la comunidad. Desde el pulpito de la
sinagoga repleta de gente, leyd la confesion de sus errores y pecados que
habia preparado el gobierno de la comunidad, luego fue atado a una
columna y recibid0 39 latigazos, mientras el coro entonaba salmos.
Finalmente todos los feligreses fueron abandonando la sinagoga pisoteando
a Uriel, tendido en el suelo de la puerta. La vida ya no valia la pena ser
vivida. Dedic6 unos pocos dias a escribir su autobiografia, Exemplar
humanae vitae, y a continuacion se suicido, disparandose un tiro en la



cabeza. La comunidad judia de Amsterdam se vio conmocionada por el
suicidio de Uriel da Costa, de cuya vida e ideas seguramente Spinoza oiria
hablar mas adelante.



Familia e infancia de Spinoza

Probablemente la familia Espinosa o Espinoza o Spinoza tuvo que huir
de Espana a Portugal como consecuencia de la expulsion de los judios por
los Reyes Catolicos en 1492 o de la persecucion inquisitorial de los
marranos. En Portugal tuvieron que convertirse forzadamente al
cristianismo, si es que no lo habian hecho ya antes en Espafia, pero durante
un tiempo nadie se metid con ellos. En 1547 se establecio la Inquisicion
también en Portugal, y pronto se puso a investigar a algin miembro de la
familia, denunciado por judaizante. Cuando la Inquisicion sospechaba de
alguien, las sospechas enseguida alcanzaban a los otros miembros de la
familia. Abraham de Spinoza, su hermano Isaac, su hermana Sara, el hijo de
Isaac, Micael, y quizé otros miembros de la familia huyeron de Portugal a
Nantes (Francia). Desde Nantes prestaban servicios comerciales a otros
judios establecidos en Amsterdam. Poco antes de 1616 la familia Spinoza
se trasladdé de Nantes a Holanda; Abraham y Sara, a Amsterdam, Isaac a
Rotterdam. Abraham de Spinoza, que importaba frutos secos de Portugal, se
convirtié en una figura respetada de la comunidad judia local, ocupando a
veces cargos representativos en su congregacion de Beth Jacob. Era amigo
del rabino Saul Levi Mortera, que actu6 de testigo en el acta notarial por la
que Abraham concedid poderes sobre sus negocios a su sobrino y yerno
Micael de Spinoza. Micael seria luego el padre de Baruj de Spinoza,
mientras que Saul Levi Mortera seria el rabino principal de la congregacion
judia unida de Amsterdam cuando ésta excomulgase al filosofo.

Micael, nacido en Portugal y que habia seguido a su familia a Nantes y
Holanda, estaba ya en Amsterdam en 1625. Primero se cas6 con su prima e
hija de Abraham, Raquel, que muri6 joven, en 1627. Al afio siguiente se



casé con Hanna Débora Sénior. Hanna le dio una hija, Miriam, y dos hijos,
Isaac y Baruj. Iniciado en los negocios por su suegro, tras la muerte de éste
se establecio por su cuenta, importando citricos y frutos secos de Portugal y
Espana, aceite de Argelia, etc.

Hasta su unificacién en 1639, la comunidad sefardi de Amsterdam
estaba dividida en tres congregaciones, con sus correspondientes tres
sinagogas. Los asuntos globales de la comunidad eran supervisados por un
consejo unico, llamado de «los sefiores quince», formado por miembros
acomodados, influyentes y respetados de la comunidad. Tanto Abraham de
Spinoza, primero, como mas tarde Micael de Spinoza formaron parte varios
anos de los sefiores quince, honor indicativo de que tenian una posicidén
bien establecida en la comunidad.

Micael de Spinoza ayudaba a sus correligionarios y colegas en cuanto
podia. Varias veces habia avalado notarialmente a algin colega de comercio
que atravesaba por dificultades momentaneas. Al final de su vida algunos
de esos avales le produjeron sinsabores y quebrantos econdémicos. En 1638
muri6 el comerciante Pedro Henriques, dejando abultadas deudas
pendientes. Su viuda no podia pagarlas, pero Micael de Spinoza se hizo
cargo de ellas, lo cual le hizo perder mucho tiempo y dinero. Todos estos
lios, deudas y avales supondrian mas adelante una pesada carga para Baru;.

Baruj de Spinoza nacid6 en noviembre de 1632. En la ceremonia de
circuncision recibio el nombre de Baruj, que significa «bendito» en hebreo
(Benedictus, en latin). Corria la edad de oro de Holanda. El mismo afio
1632 nacieron también el pintor Johannes Vermeer y el microscopista
Anthonie van Leeuwenhock. La familia de Spinoza vivia en una casa
alquilada en pleno centro del barrio judio, cerca de la sinagoga de Beth
Israel, la Unica desde 1639, y de la escuela. El nifio Baruj sélo necesitaba
cruzar un puente enfrente de su casa y andar unos pasos para estar en la
escuela. El pintor Rembrandt vivia también muy cerca. La casa de los
Spinoza estaba plena de bullicio y actividad. El padre, Micael, atendia a sus



negocios y a sus cargos en la congregacion sefardi. La madre, Hanna
Débora, que tenia que cuidar de sus varios infantes, Miriam, Rebeca, Isaac
y Baruj, no gozaba de buena salud y quizéd estaba aquejada de problemas
respiratorios o incluso de tuberculosis. Muridé en 1638. En la familia se
hablaba en portugués para los asuntos cotidianos y se usaba el castellano
como lengua culta y literaria. Se entendia y chapurreaba el holandés, que se
empleaba sobre todo en las transacciones notariales y en los contactos con
las autoridades. La década de 1630 era una época de dificultades y recesion
econdmica, motivada por la guerra con Espafia. El bando holandés estaba
dividido entre los pacifistas y liberales, liderados por el consejero Pauw,
partidarios de hacer la paz con Espafia, y, por otro lado, los militaristas y
calvinistas autoritarios, liderados por el Stadtholder (jefe de Estado),
Frederik Hendrik, partidarios de la guerra hasta la victoria final. En 1635-
1636 hubo en Amsterdam una terrible epidemia de peste, en la que
murieron mas de 25 000 personas, un quinto de la poblacion.

Hacia 1635 la comunidad sefardi de Amsterdam se vio envuelta en una
discusion teologica sobre el destino escatologico de las almas de los judios
que habian tenido que convertirse al cristianismo para salvar sus vidas. La
mayoria de los sefardies de Amsterdam tenian parientes en Espafia o
Portugal en esas condiciones, y preferian seguir la opinion del rabino de una
de las congregaciones, que defendia que finalmente todos los judios,
incluso los marranos, acabarian encontrando la salvacidn eterna. Sin
embargo el rabino de otra congregacion, el ashkenazi Moriera, defendia que
los judios apdstatas recibirian el castigo eterno. Los venecianos, que
actuaban de consejeros, apoyaron esta ultima postura. En cualquier caso, la
discusion calentd los animos. Los sefiores quince, que gobernaban la
comunidad, decidieron que habia que acabar con esas divisiones, unificando
a toda la comunidad sefardi de Amsterdam en una tinica congregacion, que
empezaria a funcionar en 1639. La nueva congregacion unificada se llamo
de Talmud Tord, y tenia como sinagoga la mayor de las sinagogas
existentes, la de Beth Israel, muy proxima a la casa de Spinoza. El rabino
Mortera era el rabino principal. De todos modos, los rabinos solo tenian
autoridad en la interpretacion de la ley religiosa (Halaja), mientras que
todos los poderes ejecutivos de la comunidad se concentraban en un consejo



de gobierno (Mahamad), formado por siete miembros elegidos por
cooptacion de entre las familias pudientes y bien relacionadas de la
comunidad. Este consejo tenia todas las atribuciones, desde el
nombramiento de cargos hasta la administracion de la escuela y el
cementerio, pasando por el cobro de impuestos y la imposicion de castigos,
desde las meras multas hasta el terrible jérem o excomunion. La misma
ciudad de Amsterdam se gobernaba de un modo parecido, por una
oligarquia de familias acomodadas y respetables, los «regentesy.

La madre de Spinoza habia muerto en 1638. Su padre se encontraba de
nuevo viudo y con cinco hijos menores de edad a los que cuidar. En 1639
Baruj cumpli6 siete afios y empezd su educacion en la escuela de la
comunidad, que ahora era ya la escuela unificada llamada también Ta/mud
Tord, y que estaba muy cerca de su casa, al otro lado del canal. Las clases, a
las que asistian todos los chicos entre siete y catorce afos, transmitian los
fundamentos de la religion y cultura judaicas, asi como de la lengua y la
escritura hebreas. Leian la 7ord en hebreo y trataban de aprender
fragmentos de memoria, y la traducian, comentaban y explicaban en
espafiol, que era la lengua habitual para temas culturales. Varios de los
maestros eran sefardies que hablaban ladino (dialecto del castellano) y
daban las clases en espafol. Casi nadie era capaz de usar el hebreo como
lengua de conversacion. Los alumnos recibian ensefianzas por la mafana y
por la tarde, con una pausa para ir a casa a la hora de comer. A Gltima hora
iban a la sinagoga para las oraciones vespertinas y los salmos. Spinoza era
sin duda un alumno brillante. Se tom¢ tan en serio el aprendizaje del hebreo
que incluso escribidé mas tarde una gramatica hebrea ¢l mismo. Y adquirid
un buen conocimiento de la Biblia.

A partir de los catorce afios, los alumnos que querian hacerse rabinos
podian seguir su formacién en la escuela Ets Chaim, dedicada sobre todo al
estudio del 7almud, tanto la Mishna como la Gemara, y donde también se
leian las obras de Rashi y de Maimonides. De todos modos, no parece que
Spinoza cursara la Ets Chaim.

En 1641, Micael de Spinoza contrajo nuevas nupcias con Ester Fernand,
que tenia 12 afios menos que ¢l y que acababa de llegar de Portugal. Fue la
madrastra de Baruj desde sus ocho afios de edad. En 1642 el Stadtholder de



Holanda, Frederik Hendrik, visito la sinagoga unificada, lo que fue un gran
acontecimiento para la comunidad judia. En 1942-1943 Micael de Spinoza
estuvo de nuevo en el consejo educativo de la comunidad. Seguramente en
1645, con trece afios de edad y ya préximo a acabar su formacion escolar,
Spinoza celebraria su bar mitzvd, la confirmacién judia.



El joven comerciante

Tras casi 80 afios de hostilidades con Espaiia, en 1648 se firmo6 la paz de
Miinster (o de Westfalia), que puso fin a la guerra de los Treinta Afios y
restablecio la paz con Espaia, lo que tuvo un inmediato efecto beneficioso
en el comercio y reanimo los negocios ultramarinos de los mercaderes,
tanto judios como cristianos. Por eso las ciudades y la provincia de Holanda
habian estado a favor de la paz, mientras que el Stadtholder, los orangistas
y los calvinistas ortodoxos habian estado a favor de continuar la guerra
hasta la victoria final sobre los catdlicos, lo que no habia dejado de generar
tensiones graves en la sociedad holandesa. En cualquier caso, los negocios
iban bien y habia mucho trabajo.

Micael de Spinoza decididé que su hijo Baruj, una vez acabada su
educacion primaria, se incorporase a ayudarle en su negocio de importacion
y exportacion, mas bien que continuar con los estudios talmudicos en la
escuela Ets Chaim, que conducia al rabinato. Esta decision se vio reforzada
por la muerte de Isaac, el hermano mayor de Baruj, en 1649. Dos afios
despu¢s muridé Miriam, la hermana de Baruj, poco después de tener su
primer hijo. Otros dos afios después muri6 su madrastra, Ester. Cinco meses
mas tarde, ya en 1654, murio su padre, Micael. Baruj, junto con su hermano
menor, Gabriel, heredo la empresa de su padre y las deudas que arrastraba.
Ambos hermanos trataron lo mejor que podian de seguir adelante con el
negocio, pagar a los acreedores y cobrar a los deudores, lo cual a veces
resultaba dificil.

Aunque se ganaba la vida con el comercio y no seguia la formacion para
rabino, Spinoza continuaba en la yeshiva o escuela para adultos Keter Tora,
en que el rabino Mortera, que tenia una vieja relacion con su familia, daba



clase una vez por semana. Aunque procedente de Venecia, Saul Levi
Mortera era el inico rabino ashkenazi de Amsterdam. Era una autoridad en
cuestiones talmudicas y de interpretacion de la Halaja o ley religiosa, y
recibia consultas de comunidades judias de diversos paises. Era un hombre
culto, y su enfoque de la religion era frio y riguroso; sus juicios eran
severos. En la yeshiva Keter Tord, Spinoza profundizaria en el estudio de la
ley, tanto oral como escrita, y seria introducido en los textos de los grandes
comentaristas y filosofos judios, como Rashi y Maimonides. Aunque llego a
adquirir un gran conocimiento de la Biblia, su conocimiento del 7almud
permaneceria muy limitado. Una clase semanal no permite avanzar mucho
en el océano de textos talmudicos. De hecho, sus citas del Talmud siempre
serian escasas y de segunda mano. Quiza también tenia contacto con el
rabino Menassé ben Israel, que en 1651 habia completado una gran obra en
espafiol, el Conciliador, en la que trataba de resolver y conciliar las
aparentes contradicciones que se aprecian en la Biblia, y que Spinoza habia
leido con gran atencion.

Hacia sus veintidos afos de edad, Spinoza tuvo una especie de crisis de
fe, parecida a la que habia tenido Uriel da Costa con anterioridad. Se
empezaba a plantear preguntas, que los rabinos ya no podian resolver
satisfactoriamente. Spinoza se puso a ampliar sus horizontes intelectuales
fuera del judaismo, empezando por la compaiiia y conversacion de sus
colegas merchantes de la Bolsa de Comercio de Amsterdam, muchos de los
cuales pertenecian a sectas protestantes heterodoxas, como los menonitas, o
eran escépticos y librepensadores. Enseguida decidio abrirse a ese mundo
intelectual mas amplio y asimilarlo. La mayor parte de la moderna literatura
filosofica y cientifica estaba en latin. Spinoza, que conocia bien el espafiol,
el portugués, el hebreo e incluso el holandés, no sabia nada de latin. Lo
primero que tenia que hacer era aprender bien latin. En 1654-1655 lo
estudi6 en la academia privada del mejor profesor de latin que habia en la
ciudad, Van den Enden.

Franciscus van den Enden habia nacido en Amberes en 1602. Habia
estudiado en latin con los jesuitas, fue admitido en la orden y pas6 varios
anos estudiando filosofia y literatura clésica en el colegio de los jesuitas de
Lovaina. Tras completar sus estudios de teologia, fue ordenado sacerdote



jesuita. Expulsado de la orden por su independencia de criterio y sus
«erroresy, se casd y tuvo hijos, residié en Amsterdam entre 1644 y 1671.

Van den Enden era escéptico respecto a todas las religiones establecidas
y estaba a favor de una completa tolerancia y libertad en cuestiones
religiosas. En politica, era un democrata liberal radical. En Vrije Politijke
Stellingen (Proposiciones politicas libres) defiende un Estado democratico,
con separacion entre iglesias y Estado y en el que la religion no desempeiie
papel alguno en el gobierno. También escribid una propuesta de
constitucion para una colonia holandesa en América, que tomo como
pretexto para describir lo que considera el Estado ideal. Subraya la estricta
igualdad legal y politica entre todos los ciudadanos e insiste en la irrestricta
libertad de expresion, de opinién, de religion y de filosofia. Los
predicadores, que siempre atizan el fanatismo del populacho, no serian
admitidos en la colonia. Nadie dominara a nadie y los gobernantes seran
elegidos por periodos limitados por todos los hombres y mujeres de la
colonia. Van den Enden sentia especial afecto por la Republica de Holanda,
a la que consideraba el régimen politico real mas avanzado, aunque estaba
muy lejos de sus ideales, dada la gran influencia ejercida por la Iglesia
Reformada (calvinista) y el cardcter oligarquico del gobierno de las familias
regentes en las ciudades. Los dirigentes calvinistas lo odiaban, tanto por sus
ideas religiosas como por sus propuestas politicas. De todos modos, ¢l
siempre tomaba partido por Holanda cuando era atacada por sus vecinos
totalitarios.

En 1670 Van den Enden se mudé a Paris, donde establecid otra exitosa
escuela de latin, llamada I’Hoétel des Muses. En 1672 se cas6 con Catharina
Medaens y ambos convirtieron su casa en un saléon frecuentado por los
intelectuales de la época, incluyendo al mismo Leibniz, por entonces
residente en Paris. En 1672 las tropas del rey francés Louis XIV invadieron
los Paises Bajos, lo que fue criticado por Van den Enden. En 1674 varios
aristocratas franceses, como Rohan y Lautréamont, usaron el salon de Van
den Enden como lugar para conspirar contra el rey, lo que fue denunciado
por De Nazelle, que afirmaba haber oido conversaciones comprometedoras.
Los conspiradores fueron detenidos y decapitados. Van den Enden, que no
era francés ni aristocrata, fue ahorcado.



En 1655 Spinoza tenia ya 23 afios y vivia de su actividad de
comerciante, a la que sin embargo quitaba tiempo que dedicaba a su
formacién intelectual autodidacta, completada con el aprendizaje
sistematico del latin y las humanidades con Van den Enden. Para entonces
Spinoza ya habia abandonado la fe ingenua en la religion judaica y se habia
convertido en un librepensador. Era el alumno mas brillante de Van den
Enden, al que ayudaba en la ensefianza. Sin duda simpatizarian facilmente,
dada la semejanza de sus orientaciones intelectuales. Y las ideas politicas de
Van den Enden sin duda influyeron en las posteriormente expresadas por
Spinoza.

En 1655-1656 una nueva epidemia de peste volvié a asolar Amsterdam,
causando 17 000 muertos. La poblacion sefardi de la ciudad era de unos
2000 individuos, y sin duda bastantes de entre ellos serian afectados.



El jérem contra Spinoza

La congregacion sefardi cobraba sus propios impuestos (imposta), y
ademas recibia aportaciones voluntarias (promesa) de los feligreses. El
padre de Spinoza habia muerto en 1654, dejando el negocio familiar
empantanado en avales y deudas. A partir de ese momento, Baruj habia
asumido el pago de los impuestos y habia hecho aportaciones voluntarias,
pero tanto unos como otras cada vez eran menores, reflejando la mala
situacion del negocio. Baruj hizo los tramites legales para renunciar a la
herencia paterna, que conllevaba mas problemas y deudas que activos
disponibles. De todos modos, la excomunion (jérem) que recayd sobre
Baruj en 1656 trajo consigo la prohibicion de realizar actividades
comerciales, por lo que su hermano Gabriel tuvo que hacerse cargo del
renqueante negocio familiar. Tras diez afios de esfuerzos infructuosos para
enderezar la situacidon, Gabriel emigro a las Antillas.

El 27 de julio de 1656 el joven Baruj de Spinoza fue excomulgado del
judaismo y expulsado de la comunidad judia de Amsterdam por sus
opiniones heréticas. El texto de la excomunion (jérem) fue leido en hebreo
ante el tabernaculo de la sinagoga unificada:

Los senores del Mahamad, habiendo sabido desde hace tiempo
de las malvadas opiniones y actos de Baruj de Spinoza [...] y de las
abominables herejias que practicaba y ensefaba [...], han decidido
que el dicho Spinoza debe ser excomulgado y expulsado del pueblo
de Israel. Por decreto de los angeles y palabra de los santos,
proscribimos, separamos, maldecimos y anatemizamos a Baruj de
Spinoza. Con el consentimiento del Dios bendito y el acuerdo de



toda esta santa comunidad y en presencia de estos libros sagrados,
con los seiscientos trece preceptos que en ellos estan escritos,
nosotros execramos a Baruj de Spinoza con la excomunion con que
maldijo Josué a Jerico, con la maldicion con que maldijo Elias a los
jovenes y con todas las maldiciones escritas en el libro de la 7ord.
Maldito sea de dia y maldito sea de noche, maldito al acostarse y
maldito al levantarse, maldito sea al entrar y al salir. No quiera el
Altisimo perdonarlo, hasta que su furor y su celo caigan sobre este
hombre; lance sobre ¢l todas las maldiciones escritas en este libro;
borre su nombre de debajo de los cielos; y separelo, para su
desgracia, de todas las tribus de Israel, con todas las maldiciones de
la Alianza, escritas en el Libro de la Ley. Pero vosotros, que
permanecéis unidos al Altisimo, vuestro Dios, todos vosotros estais
vivos. Se advierte que nadie puede hablar con ¢l de palabra ni por
escrito, ni hacerle ningin favor, ni estar con ¢l bajo el mismo techo,
ni acercarse a menos de cuatro codos de ¢l, ni leer nada compuesto o
escrito por €l.

La comunidad judia disponia de diversos castigos que podia imponer a
sus miembros recalcitrantes. El mas grave de todos era el jérem o
«excomuniony. El jérem aislaba al castigado completamente del resto de la
comunidad, incluso de su propia familia y amigos, y le impedia hacer una
vida normal de judio, e incluso conducir negocios o ganarse la vida dentro
de la comunidad. La ceremonia misma en que el rabino o cantor leia la
maldicion con voz grave en la sinagoga, ante los libros sagrados, mientras
se iban apagando las velas y se tocaba el cuerno, era impresionante. El
origen del jérem hay que buscarlo en la €época tanaita, en que se compuso la
Mishna, en los siglos 1 y 1. La excomunion misma, al menos en
Amsterdam, no era decidida por los rabinos, aunque fueran consultados,
sino por el consejo de gobierno civil, el Mahamad.

A pesar de la recomendacion de Maimonides de usar con parsimonia de
este castigo, el Mahamad de la comunidad sefardi de Amsterdam impuso
40 veces el jerem entre 1622 y 1683, por todo tipo de razones: desde
comprar la carne kosher en una carniceria ashkenazi hasta no pagar los



impuestos, pasando por el adulterio, la desobediencia al Mahamad y
escribir cartas a Espafia mencionando temas o nombres judios (lo que podia
alertar a la Inquisicion y poner en peligro a los receptores). Normalmente
las excomuniones se levantaban al cabo de un cierto nimero de anos,
aunque la de Spinoza no se revocd nunca, y tampoco la de Juan de Prado,
que tambieén fue objeto de jérem en 1656.

La excomunion era el medio de que se valia la comunidad, representada
por su consejo de gobierno, para mantener la cohesion del grupo. La
mayoria de los miembros de la comunidad eran antiguos anusim o
marranos, provenian de medios conversos de la Peninsula Ibérica, que
luego habian retornado al judaismo en Amsterdam. Habia una cierta
inseguridad y fragilidad en las creencias y las practicas judias, que los
dirigentes locales trataban de compensar extremando la disciplina interna.

El documento de excomunion de Spinoza es mas agresivo de lo
ordinario y Spinoza nunca volvio a ser readmitido en la comunidad. ;Cual
fue su gran pecado, el crimen que requeria tan extremo castigo? La misma
introduccion del documento se refiere, aunque sin especificarlas, a «las
malvadas opiniones y actos de Baruj de Spinoza» y a «las abominables
herejias que practicaba y ensefiaba». Al parecer, ya en 1656 Spinoza estaba
exponiendo tres de las ideas que mas tarde apareceran en sus obras: que la
Tora no tenia un origen divino y que Moshé no era su autor, que Dios no era
una persona, sino una sustancia infinita, y que el alma humana no es
inmortal.

La verdad divina de la Tord y la existencia de un Dios personal, creador
libre, legislador y juez, separado de la naturaleza (y no simplemente una
sustancia infinita), son dos tesis centrales del judaismo, como ya lo indico
claramente Maimonides. En la Mishne Tora insiste ben Maimén en que
«quien diga que la 7ord no es de origen divino» ha de ser «apartado y
destruido»!'?!. Aunque posterior a la Tord, la creencia en la inmortalidad del
alma estaba ya muy arraigada entre los rabinos. Su negacion por Uriel da
Costa unas décadas antes habia conducido a su fulminante excomunion. Y
los dos rabinos mas famosos de la comunidad de Amsterdam, Mortera y
Menassé ben Israel, habian escrito sendos libros en defensa de la
inmortalidad del alma. Todavia en 1652, dos afios antes del jérem contra



Spinoza, Menassé escribia que «la creencia en la inmortalidad del alma es
el fundamento y el principio esencial de la fe judia». Y la gran obra de
Mortera seria una defensa de la verdad de la Tord, el Tratado sobre la
verdad de la ley de Moshé (1659). Precisamente esas creencias centrales
eran las que Spinoza estaba negando con sus «malvadas opiniones» y
«abominables herejiasy.

Amigo y compaiiero de jérem de Spinoza, Juan de Prado nacio en
Andalucia en 1612, en el seno de una familia de anusim, de conversos
judaizantes. Estudi6 medicina en Toledo. Poco después ya estaba
aconsejando a otros conversos que volviesen a las practicas judias, lo que
acabaria llegando a oidos de la Inquisicion. Logré ser nombrado médico
personal del cardenal sevillano Domingo Pimentel, con el que se traslado a
Roma, acompanado por su mujer y su madre. Desde Roma fueron a
Hamburgo, donde revirtieron al judaismo en la comunidad sefardi. En 1655
Juan de Prado se trasladd a Holanda, y se integr6 en la congregacion sefardi
de Amsterdam. Asisti6 a la yeshivd (academia religiosa) del rabino Mortera,
donde conoci6 a Spinoza. Pronto empezd a plantear dudas y objeciones y a
defender un vago deismo, segun el cual todas las religiones son
equivalentes y sirven para acercarse a Dios. El Mahamad investigd sus
opiniones y en 1656 lo oblig6 a retractarse publicamente en la sinagoga. A
pesar de ello, pronto volvid a las andadas. En 1658 fue objeto de un jérem,
que lo separ6 de la comunidad y lo hundi6 en la miseria. En esos afios,
Prado y Spinoza, que sostenian opiniones parecidas y que habian sido
excomulgados, se hacian compafiia mutua. En una entrevista con el fraile
agustino Tomas y el capitdin Maltranilla, enviados a Amsterdam por la
Inquisicion espafiola, Prado y Spinoza les dijeron que no creian en la verdad
de la ley de Moshé y que Dios so6lo existia «en un sentido filosofico».
Tomas y Maltranilla describen a Spinoza como mas bien bajo, delgado, con
una cara hermosa y cabellos negros largos. Leibniz, que lo visitdé en 1676,
lo describi6 como «de complexion aceitunado, con algo espafiol en su
cara». Prado, que era un recién llegado y dependia de la caridad de la
sinagoga, sufri6 mas a causa de la excomunidn y solicitdé su anulacion,
aunque sin éxito. En 1659 Prado se establecid en Amberes. Spinoza no



parecid lamentar excesivamente su propia expulsion y nunca pidido que
fuera revocada.

Amsterdam era la ciudad mas tolerante del mundo, en la que habia
judios apoOstatas, cristianos heterodoxos, menonitas y cuaqueros, libertinos,
escépticos y librepensadores. De todos modos, la Iglesia Reformada
calvinista era la iglesia oficial, y los calvinistas estrictos ejercian una gran
influencia en el gobierno de Holanda y a veces presionaban en contra de
tanta libertad de pensamiento y a favor de apretar las tuercas. En especial
atacaban a veces la posicion de los judios, a los que consideraban blasfemos
que se negaban a reconocer a Cristo. Ademds, en 1656 arreciaba una
campafia calvinista contra el cartesianismo, y el joven Spinoza era ya
conocido como estudioso y simpatizante de la filosofia de Descartes. Los
judios eran perfectamente conscientes de su condicidon de recién llegados,
de refugiados que habian tenido que huir de sus paises de origen, y estaban
a la vez agradecidos a los holandeses por haberlos acogido y temerosos de
caer en desgracia en su nueva tierra de adopcion. Ya en 1616 el
ayuntamiento de Amsterdam les ordenaba que se abstuviesen de
proselitismo o discusidn religiosa alguna con los cristianos y que vigilasen
el estricto cumplimiento de la ley judaica por sus propios miembros. Las
opiniones de Spinoza no solo eran heréticas para los judios, sino también
para los cristianos. La excomunion o jérem de Spinoza, su condena publica
y su expulsion de la comunidad judia tenian también la mision de
tranquilizar a los calvinistas holandeses, a la sociedad cristiana, mostrando
que la comunidad judia no toleraba herejias ni elementos ateos y radicales,
que la comunidad judia sabia ejercer su propia policia y mantener el orden y
no daba motivos de preocupacion a la sociedad holandesa en cuyo seno y
por cuya tolerancia vivia. Los holandeses moderados y liberales, entre los
que se contaban los comerciantes y hombres de negocios de las ciudades,
estaban encantados con la presencia de los judios, que eran trabajadores,
tenian conexiones en todo el mundo y eran un motor de la actividad
econdémica y comercial de Amsterdam y otras ciudades. Los calvinistas
estrictos, ligados a la aristocracia, los miraban con menos simpatia. Era a
ellos a los que habia que tranquilizar con gestos de apaciguamiento, como
el jérem de Spinoza.



Tras el jérem, Spinoza ya no podia vivir en su casa con su hermano. Al
parecer, pasé a vivir en el elegante barrio de Singel, en la casa de Van den
Enden, con quien seguia estudiando y a quien ayudaba dando algunas clases
en su academia particular. Spinoza siguié viviendo en Amsterdam entre
1656 y 1661, y nunca fue expulsado de la ciudad.



En la senda de Descartes

Ren¢ Descartes (1596-1650), aunque francés de nacimiento, residid en
Holanda la mayor parte de su vida adulta, entre 1628 y 1649, cuando
emprendié un malhadado viaje a Suecia, donde moriria al afio siguiente. Se
decidi6 a vivir en Holanda por la mayor tolerancia y libertad que alli
imperaba, por la riqueza de su comercio, por la tranquilidad de sus
habitantes, que no se metian con ¢l ni le molestaban en su trabajo. En 1631
escribia sobre Amsterdam:

En esta gran ciudad donde vivo, todos excepto yo estdn
ocupados con el comercio y tan absortos en la consecucidén de su
beneficio que yo podria vivir aqui toda mi vida sin que nadie se
diera cuenta.

Descartes publicaba sus libros en Holanda. Su obra era ampliamente
conocida, comentada y discutida en los Paises Bajos, donde tenia discipulos
fieles y también detractores que lo odiaban, sobre todo entre los calvinistas
ortodoxos.

Hacia 1655 Spinoza ya habria oido hablar de Descartes a sus colegas
librepensadores de la Bolsa de Comercio, asi como a Van den Enden y su
circulo de amistades, y probablemente estaria leyendo alguna de sus obras.
Su excomunidn del afio siguiente lo obligd a apartarse del negocio familiar,
liberandolo de pasada de las «vanas y futiles» preocupaciones derivadas de
la empresa. Ahora tenia una mayor disponibilidad de tiempo para dedicarse
a la filosofia, y queria profundizar en su conocimiento de las ideas



cartesianas. El mejor sitio para hacerlo era la Universidad de Leiden, la
mejor y mas antigua universidad de Holanda, donde habia varios profesores
cartesianos, como Johannes de Raey (16221707). En las universidades las
clases se daban en latin. Después de varios afios de estudio con su amigo
Van den Enden, Spinoza ya dominaba esa lengua. Hacia 1658, y durante el
par de afios siguientes, Spinoza pasO temporadas asistiendo a clases en la
Universidad de Leiden, aunque sin matricularse oficialmente. Sin duda
asistid a las clases de Raey. Ley¢ las principales obras de Descartes, como
Meditationes de prima philosophia (1641) y Principia philosophiae (1644),
en sus textos originales latinos, pero el Discours de la Méthode (1637)
habia sido escrito en francés (lengua que Spinoza no conocia), por lo que lo
leyo en traduccion latina. En el mismo Amsterdam Spinoza se reunia
frecuentemente con un circulo de amigos cartesianos, como los menonitas
Jerig Jellensz y Pieter Balling o el radical Adriaan Koerbagh. Hacia 1661
Spinoza ya era reconocido como un experto en cartesianismo y actuaba
como lider informal del grupo.

Spinoza era un pensador demasiado original y potente como para
conformarse con seguir a Descartes. Aunque inspirado por el filésofo
francés, a quien admiraba, desde el principio desarrolld sus propias ideas.
Hacia 1660-1661 escribio el Tractatus de intellectus emendatione (TIE,
Tratado de la reforma del entendimiento), que seria un poco para su propia
filosofia lo que el Discours de la Méthode habia sido para la cartesiana, una
introduccion metodologica al resto de sus teorias mas sustantivas. De todos
modos, Spinoza dejo el TIE inacabado, a falta de la solucion de ciertas
oscuridades y del pulido final del estilo. Solo se publicé postumamente.

Como el Discours de la Méthode, el TIE contiene breves anotaciones
autobiograficas sobre su desarrollo intelectual inicial y una invitacion al
lector a seguir el mismo camino:

Después que la experiencia me habia ensefiado que todas las
cosas que suceden con frecuencia en la vida ordinaria son vanas y
fatiles, como veia que todas aquellas que eran para mi causa y
objeto de temor, no contenian en si mismas bien ni mal alguno a no
ser en cuanto que mi animo era afectado por ellas, me decidi a



investigar [...] si existiria algo que, hallado y poseido, me hiciera
gozar eternamente de una alegria continua y suprema [...]. Yo veia
las ventajas que se derivan del honor y de las riquezas y que me veia
obligado a dejar de buscarlos, si queria dedicarme seriamente a un
nuevo negocio [...]. Asi que me preguntaba una y otra vez si acaso
no seria posible alcanzar esa nueva meta [...] aunque no cambiara
mi forma y estilo habitual de vida. Pero muchas veces lo intenté en

vanol!3],

La alegria continua y suprema sélo podria venir de la realizacion de la
mas noble potencialidad de la naturaleza humana, el conocimiento de la
naturaleza y del lugar que ocupamos en ella, «el conocimiento de la unioén
que la mente tiene con toda la naturaleza». Para conseguirlo, hay que
indagar en los medios para obtener tal conocimiento, el modo de «curar el
entendimiento [...] para que consiga entender las cosas sin error y lo mejor
posibley.

Hay cuatro maneras de captar las cosas:

1) de oidas o por cualquier otro signo convencional;

2) por experiencia azarosa, que nos pone en contacto casual con las
cosas, sin intervencion de la razon;

3) por inferencia esencial a partir de las propiedades esenciales de la
cosa, aquellas sin las que no seria el tipo de cosa que es, y que nos
permite conocer el que, el como y el porqué de las cosas;

4) por intuicion de la esencia de las cosas.

Segun los ejemplos de Spinoza, de oidas sé la fecha de mi nacimiento;
por experiencia azarosa s¢ que he de morir, pues veo que otros como yo
mueren, o que el agua apaga el fuego; por inferencia esencial concluimos
que el alma estd unida al cuerpo o que el Sol es mayor de lo que parece; por
intuicion de la esencia sabemos que dos rectas paralelas a una tercera son



también paralelas entre si. Spinoza, siguiendo a Descartes, piensa que el
conocimiento mas seguro es el ultimo, el que se basa en las ideas claras y
distintas, que nos desvelan la esencia de las cosas. ;De donde procede esa
seguridad? De nuevo siguiendo a Descartes, Spinoza apela a la veracidad y
benevolencia divinas.

En verano de 1661, Spinoza se trasladé de Amsterdam a Rijnsburg, una
aldea cercana a Leiden. Aunque nadie lo echaba de Amsterdam, en esa gran
ciudad tenia demasiados amigos, demasiados detractores y admiradores, y
sus frecuentes visitas interrumpian cada dos por tres sus meditaciones. En
Rijnsburg buscaba la tranquilidad y la soledad, a fin de poder concentrarse
en la «investigacion de la verdad». Ademads, hacia cinco afios que en
Amsterdam le estaba prohibido ocuparse de su negocio familiar, ahora en
manos de su hermano Gabriel, con el que no podia encontrarse y que pronto
emigraria a las Antillas. Ya nada lo ataba a Amsterdam.

En Rijnsburg, Spinoza se alojaba en una casa tranquila. En una
habitacion trasera instalé su equipo de pulir lentes, un oficio que habia
aprendido en Amsterdam para ganarse la vida tras su excomunion. Ademas,
sentia gran curiosidad por la ciencia natural en general y sobre todo por la
Optica, que conocia relativamente bien y sobre la que mantenia
correspondencia con expertos. Spinoza pulia y fabricaba lentes,
microscopios y telescopios. Tenia muy buena fama como excelente pulidor
de lentes, alabado por Huygens y Leibniz, entre otros. El pulido de lentes
era un trabajo solitario, que requeria paciencia y precision, algo que gustaba
a Spinoza. Sin embargo, el proceso produce polvo de vidrio, que Spinoza
absorbia con la respiracion, lo que perjudicaba a su salud y probablemente
adelant6 su muerte.

Los amigos cartesianos de Spinoza, que lo reconocian como experto, le
habian pedido que escribiese un libro con su interpretacion de la filosofia
cartesiana. A ello se dedicd durante su estancia en Rijnsburg, donde escribio
Renati des Cartes Principia Philosophiae (Principios de la filosofia de
Ren¢ Descartes), una exposicion de la filosofia cartesiana more geométrico,
es decir, a partir de definiciones y axiomas. La primera parte es una
exposicion general del método cartesiano y de sus principales ideas
metafisicas. La segunda parte es una exposicion de la fisica de Descartes.



La tercera se quedo sin terminar. Parece que Spinoza dictd la segunda parte
de la obra a Johannes Casaerius, un estudiante de teologia de Leiden que
vivia en la misma pension que Spinoza y al que éste daba clases
particulares. La primera parte la anadid a peticion de sus amigos de
Amsterdam. También dict6 a Casaerius un resumen de metafisica
escolastica, titulado Cogitata metaphysica (Pensamientos metafisicos).
Finalmente, en 1663 public6 ambas obras en un extrafio volumen conjunto,
al que Lodewijk Meyer, amigo de Spinoza, afiadié un prefacio.

Spinoza era un buen expositor de Descartes, pero no era en modo
alguno un discipulo acritico. Incluso en esa €poca, ya habia marcadas
diferencias entre ambos. En el prologo que Meyer escribi6 para Renati des
Cartes Principia Philosophiae, siguiendo las indicaciones de Spinoza, ya se
advierte que

nuestro autor se ha limitado a exponer las opiniones de
Descartes y sus demostraciones [...]. Pues, habiendo prometido
ensefiar a su discipulo la filosofia de Descartes, consider6 su deber
sagrado no alejarse ni un apice de su opinion [...]. Por tanto, no
piense nadie que ¢l enseia aqui sus propios dogmas [...]. Por no
aducir mas que un ejemplo, ¢l [Spinoza] no considera que la
voluntad sea distinta que el entendimiento y, mucho menos, que esté
dotada de tal libertad [...]. Descartes s0lo supone, pero no prueba,
que el alma sea una sustancia absolutamente pensante.

En definitiva, Spinoza acepta las grandes lineas de la metodologia
cartesiana y toda su filosofia natural o fisica, pero tiene opiniones muy
distintas respecto al alma, por ejemplo.

Desde otofio de 1661, Spinoza estaba dando forma a su gran proyecto
metodologico de expresar toda la filosofia del modo mas claro y seguro,
que era el método axiomatico o geométrico, tal y como lo habia practicado
Euclides y otros gedmetras posteriores. Pensaba que ese proceder
axiomatico, mas bien que el analitico de Descartes, era la manera de llevar a
la practica el ideal de una filosofia tan precisa e indudable como la
matematica. Su obra sobre los principios de la filosofia cartesiana estd ya



articulada a partir de axiomas y definiciones. Y esa sera la manera como
presentara mas adelante su obra definitiva, la Ethica. De todos modos,
Spinoza nunca se tomo en serio la l6gica formal, y su método axiomatico es
mas bien un género literario que una axiomatizacioén en sentido riguroso.



Tractatus theologico-politicus

En 1663, Spinoza se trasladé de Rijnsburg a Voorburg, cerca de La
Haya. El afo siguiente la epidemia de peste negra volvid a azotar Europa
Occidental. A principios de 1665, Spinoza se refugid de la peste en la casa
de campo de unos amigos en Schiedam, cerca de Rotterdam. Ese mismo
afilo Newton abandondé Cambridge para refugiarse en Woolsthorpe, donde
tenia una granja, huyendo también de la peste.

Conforme se acercaba el afo 1666 crecia la expectacion entre los
cristianos milenaristas de Amsterdam, que esperaban la segunda venida de
Cristo, y los judios, que esperaban al mesias. Cuando, en 1665, llegaron a
Amsterdam las noticias sobre el mesias Shabetai Zevi, la excitacion fue
tremenda. La sinagoga de Amsterdam, dirigida ahora por un cabalista,
aceptd con entusiasmo al nuevo mesias proclamado en Palestina. Los
comerciantes judios descuidaban sus negocios y algunos incluso ponian sus
casas en venta, para ir con sus familias a Oriente Proximo, al encuentro del
mesias. Incluso se hablé de exhumar a los muertos del cementerio local y
llevarselos a Palestina. El libro de oraciones de Nathan de Gaza, que
celebraba al mesias Shabetai Zevi, se tradujo en Amsterdam al hebreo, al
espafiol y al portugués y empezo a editarse. A todo esto, en febrero de 1666
el Pseudomesias fue encarcelado en Turquia y, para salvar su vida, se
convirtié al islam. La noticia caydé como una bomba en la comunidad judia.
Spinoza, instalado en la tranquilidad de Voorburg, seguia los
acontecimientos con divertido desapego, viendo confirmadas sus opiniones
sobre la facilidad con que la credulidad y las emociones de la gente son
manipuladas por los lideres religiosos.



En otofio de 1665 Spinoza dejo de lado la redaccion de su gran obra de
filosofia sistematica, que acabaria recibiendo el titulo definitivo de Ethica,
para ponerse a trabajar en el Tractatus theologico-politicus (TTP), a cuya
redaccidon dedicd los afios siguientes. El TTP representaria el ajuste de
cuentas definitivo de Spinoza con la ortodoxia religiosa de judios y
cristianos, basado en una lectura critica y racional de las Sagradas
Escrituras.

Spinoza conocia y admiraba al filosofo y comentarista Ibn Ezra, del
siglo xi, al que habia leido en la yeshiva de Mortera y al que
posteriormente citaria en el Tractatus theologico-politicus (TTP). Ibn Ezra
argiiia que Moshé no podia haber sido el autor de los cinco libros de la
Tord, pues dificilmente podria haber descrito su propia muerte. En 1651
Thomas Hobbes (1588-1679) publico Leviathan, que Spinoza leyd, y en el
que sostiene (libro 111, capitulo 35) que los libros de Moshé en su mayor
parte no son obra del mismo Moshé¢, sino de una época muy posterior. En
1655 se publico en Amsterdam la obra de Isaac la Peyrere (1596-1676)
sobre los preadamitas. La Peyrere era un calvinista francés que sostenia que
Moshé no era el autor de los cinco libros de la Tord y que la Biblia era una
recopilacion de escritos de fuentes diversas, que se habian transmitido con
muy pocas garantias de fidelidad. También sostenia que habia habido
muchos humanes (aunque no judios) antes de Adam y Eva, los preadamitas.
Richelieu no le permitia exponer sus ideas en Francia, por lo que huyo a
Holanda. Era milenarista, creia en la pronta segunda venida de Cristo y
tenia contacto frecuente con el rabino Menassé ben Israel, que criticd sus
ideas sobre los preadamitas. Spinoza conocia sus ideas. En 1660, cuatro
anos después del jérem contra Spinoza, Samuel Fisher, lider de los
cuaqueros de Amsterdam, publicé The Rustic'’s Alarm to the Rabbies, en el
que insistia en que la Biblia es un conjunto de libros escritos por autores
humanos y que no podian ser confundidos con la palabra de Dios. Ademas,
los textos biblicos que poseemos habrian sido copiados y cambiados por
muchas manos, por lo que no corresponderian a los originales. También
Lodewijk Meyer, uno de los amigos de Spinoza, habia defendido que los
textos biblicos debian ser interpretados desde la razon y la filosofia. Por



tanto, la critica textual de la 7ord estaba ya en el ambiente cosmopolita de
la Amsterdam del siglo xviL.

El affaire de Adriaan Koerbagh fue una de las motivaciones de Spinoza
para darse prisa a concluir y publicar el TTP. Adriaan Koerbagh era un
amigo de Spinoza, un hombre culto y buen conocedor de la filosofia, un
cristiano esceéptico o, mas bien, un librepensador. En febrero de 1668
publico en holandés Un jardin de flores compuesto de todo tipo de
amenidades, en la que exponia sus opiniones filosoficas y teoldgicas bajo el
pretexto de explicar el origen de las palabras extranjeras introducidas en la
lengua holandesa. En especial, ridiculizaba a todas las religiones
organizadas. Adriaan compartia muchas de sus ideas con Spinoza, Van den
Enden y Meyer. Negaba el origen divino de la Biblia, que debe ser
estudiada con criterios lingiiisticos e historicos, como cualquier otra obra.
De hecho, la Biblia es una mera compilacion humana, realizada por Ezra a
partir de diversas fuentes, segun la interpretacion de Spinoza, que Koerbagh
conocia y aceptaba. Poco después escribido (en holandés) Una luz que
ilumina las zonas oscuras, en la que se aprecia que conocia bien los
manuscritos spinozianos en curso de elaboracion. En cualquier caso, negaba
la divinidad de Jesus y la doctrina de la Santisima Trinidad. Sus obras
fueron confiscadas y tuvo que huir. Fue arrestado y juzgado por el
consistorio de Amsterdam, en manos de los calvinistas, por el caracter
blasfemo de sus libros, escritos en holandés y susceptibles de escandalo
publico. Fue condenado a diez afios de prision, otros diez de exilio y una
abultada multa. Fue encerrado en una prision para presos peligrosos, donde
enferm6 gravemente. Trasladado a otra prision, murié en 1699, a los 37
anos de edad, un afio después de haber sido condenado.

El aciago destino de su amigo Koerbagh a manos de los magistrados y
los eclesiasticos indign6 a Spinoza, que decidid conceder prioridad y
concentrar sus esfuerzos en acabar su Tractatus theologico-politicus, en que
trata de la religion y el Estado y defiende la libertad de pensamiento.



Tanto los judios como los protestantes (los calvinistas, en el caso holandés)
insistian en el estudio y la lectura directa de los textos biblicos. Spinoza
estaba de acuerdo, pero proponia tomarselos en serio y analizarlos con el
mismo rigor cientifico que cualquier otro hecho histérico o natural. Lo que
nos debe interesar es averiguar la verdad acerca de los textos biblicos, para
lo cual hay que conocer bien la lengua hebrea, en que estdn escritos, y
aducir cuantos datos historicos conozcamos. En especial, hemos de
preguntarnos quiénes fueron los autores de los libros sagrados, en qué
épocas fueron escritos, como nos han sido transmitidos y como se fijo el
canon de los libros incluidos en la Biblia. La aplicaciéon del método
historico y critico de Spinoza conduce a la conclusion de que la Biblia es un
conjunto de libros de autores distintos y en general desconocidos, escritos
en épocas diferentes y cuyo canon quedod establecido poco antes de la era
cristiana. El capitulo viir del TTP es un claro precedente de la posterior
distincion de las fuentes yahvista, elohista y sacerdotal en el texto de la
Tora. El método y las conclusiones de Spinoza se adelantaban a su tiempo
y, dos siglos mas tarde, serian en gran parte asumidos por casi todos los
expertos biblicos.

El Tractatus theologico-politicus es, ademas de un Ilibro de
hermencéutica biblica, un tratado politico que expone con singular claridad
los principios de la democracia liberal, insistiendo en dos tesis: 1) la
necesidad de la libertad de pensamiento y expresion, sin la cual tal
democracia no puede existir, y 2) la supremacia del Estado democratico
sobre todas las Iglesias y sectas religiosas. La religion debe ser algo
meramente interior, que no debe interferirse con la accion politica del
Estado ni con la reflexion filosofica de los ciudadanos que deseen ejercitar
su razon.

En 1670 el Tractatus theologico-politicus se public6 andnimamente,
pero enseguida se supo que su autor era Spinoza. La reaccion fue inmediata
y airada. El tedlogo Jacob Thomasius de Leipzig fue el primero, ya en mayo
de 1670, en atacar a esta obra «sin Dios». Otros muchos se rasgaron las
vestiduras y escribieron panfletos refutatorios. Incluso alguien tan bragado
en duras polémicas como Thomas Hobbes se asombro de la audacia del
autor. La Iglesia Reformada (calvinista) de Holanda enseguida condend la



obra como blasfema y peligrosa; en palabras del Sinodo de Holanda
Meridional, se trataba del libro «mas vil y blasfemo que haya conocido el
mundo». Las autoridades civiles prohibieron la obra en diversas ciudades,
como Leiden, y la retiraron de las librerias. Sin embargo, y a pesar de las
condenas, durante la década de 1670 era posible obtener discretamente
copias de la obra en las librerias de Amsterdam y otras ciudades. Spinoza
sabia que la condena no habia sido mas violenta porque la obra estaba
escrita en latin y era inaccesible al gran publico. Por eso se alarmé cuando
se enterd de que se habia realizado una traduccion al holandés, que estaba a
punto de ser impresa. Spinoza movilizd a sus amigos para impedirlo y
evitar asi el triste destino de Koerbagh. La traduccién no apareceria hasta
después de su muerte.



Deus sive natura

Voorburg estaba cerca de La Haya, donde Spinoza tenia varios amigos y
admiradores, a los que visitaba de vez en cuando y que lo animaban a
trasladarse a vivir a la ciudad. Después de haber acabado y enviado a la
imprenta el Tractatus theologico-politicus, a finales de 1669, Spinoza
abandono la tranquilidad campestre de Voorburg por la vida urbana de La
Haya. El primer afio que pasé en La Haya vivio en el tercer piso de una casa
en un muelle, en una habitacioén alquilada que le resultaba demasiado cara
para sus magros ingresos. Por eso, en 1671 realiz6 su ultima mudanza, y se
traslado a la casa de Van der Spyck, en la periferia de la ciudad, que le salia
mas barata y donde ya permaneceria hasta el final de sus dias. Alli disponia
de una amplia habitacion en el primer piso, austeramente amueblada con su
cama, un par de mesas, una estanteria con libros y su equipo de pulido de
lentes.

Para entonces Spinoza llevaba ya mas de diez afios trabajando en la
presentacion sistematica de su filosofia, plasmada primero, hacia 1662, en
el Korte Verhandeling van God, de Mensch en deszelfs Welstand (KV, Breve
tratado de Dios, el human y su bienestar). El Korte Verhandeling comienza
con la prueba de la existencia de Dios, pero el Dios cuya existencia se
prueba no es el Dios personal de las religiones tradicionales, el Dios
bondadoso o justiciero que se preocupa por nosotros, que imparte oérdenes,
premios y castigos, sino un Dios filoséfico, una sustancia infinita con
infinitos atributos, de la cual todas las cosas son meros modos. Dios no esta
separado de la naturaleza, sino que toda la naturaleza fluye de Dios con
necesidad absoluta, e incluso se identifica con Dios. El conocimiento de
Dios es el conocimiento de la naturaleza, en que consiste también el amor



de Dios y la felicidad humana. La ética adquiere asi un carécter distinto del
habitual. Todo en la naturaleza, incluidas nuestras acciones, esta
estrictamente determinado por las leyes de la naturaleza, es decir, fluye
necesariamente de Dios. El bien y el mal no son nada en si mismos, son
meros entes de razon. Las cosas y acciones s6lo son buenas o malas con
respecto a nuestras expectativas, concepciones ¢ ideales. En 1664-1665,
Spinoza estaba ya trabajando en la obra que contiene la exposicion
detallada y axiomatica de esas ideas, que acabaria recibiendo el titulo de
Ethica.

Johan de Witt, el gran pensionario (Primer Ministro) de Holanda y su
mas grande hombre de Estado, siempre habia tratado de evitar las guerras y
optado por la diplomacia; y siempre habia defendido la libertad de
pensamiento frente a los calvinistas fandticos. Era apoyado por los
burgueses, los comerciantes, los intelectuales, los regentes de las ciudades y
todo tipo de pacifistas y liberales. Contra €l conspiraban constantemente los
aristocratas, partidarios de la casa de Orange, los clérigos de la Iglesia
Reformada (calvinista), los predicadores, los nacionalistas y los belicistas.
Era amigo de Spinoza, que lo admiraba enormemente. De Witt siempre se
oponia a las pretensiones orangistas de gastar mas y mas dinero en el
ejército. Por ello, cuando en 1672 las tropas de Louis XIV de Francia
atacaron Holanda y ocuparon parte de su territorio, los orangistas y la plebe
nacionalista echaron la culpa a De Witt, a sus aliados y a los intelectuales
heterodoxos. Guillermo de Orange fue nombrado comandante del ejército y
la marina. En junio, mientras Johan de Witt se dirigia a pie a su casa, fue
atacado y herido con arma blanca por cuatro jovenes de buena familia. Solo
se cogio a uno de ellos, que fue decapitado. De Witt enfermd mientras se
recuperaba de las heridas. En julio, Guillermo II fue proclamado
Stadtholder, jefe del Estado. Poco después Cornelius de Witt, hermano de
Johan, fue acusado y apresado. Aunque pronto fue puesto de nuevo en
libertad, una chusma hostil agitada por los orangistas se reunio frente a la
prision. Johan llegd para escoltar a su hermano, pero la chusma oblig6 a
ambos a buscar refugio en la prision. Finalmente, la chusma enardecida
asalto la prision y los hermanos De Witt fueron linchados y descuartizados.
Los restos de sus cadaveres fueron colgados de las farolas.



Spinoza estaba indignado. Sus hospedadores lo impidieron salir de casa,
como queria, para protestar, pues hubiese significado su muerte segura. La
muerte de Johan de Witt representaba el final de las libertades. Las
universidades y los consejos de las ciudades fueron purgados de liberales,
cartesianos y heterodoxos. Orangistas y calvinistas ortodoxos ocuparon su
lugar. De pronto, Spinoza fue objeto de todo tipo de ataques. Incluso los
profesores cartesianos, para curarse en salud, lo criticaban.

Spinoza ganaba su humilde sustento puliendo lentes, lo que garantizaba
su libertad e independencia intelectuales, y no echaba de menos puestos
académicos oficiales. En 1673 declind la oportunidad de ensefiar en la
Universidad de Heidelberg, y opt6 por mantener su independencia. En
nombre del principe elector palatino le escribio el consejero Fabritius para
preguntarle

si estariais dispuesto a aceptar un puesto de Profesor ordinario
de Filosofia en su ilustre Academia. Gozariais del estipendio anual
que hoy disfrutan los profesores ordinarios. No hallaréis principe
mas inclinado a favorecer las mentes destacadas, entre las que os
cuenta. Tendréis la mas amplia libertad de filosofar, pues no cree el
principe que hayais de abusar de ella para perturbar la religion
publicamente establecida [...]. Solo afiadiré que si aqui viniereis
gozaréis de una vida placentera y digna de un filoésofo [...].

Spinoza contest6 rechazando amablemente la oferta:

Si alguna vez deseara aceptar el cargo de profesor en alguna
facultad, no podria menos que escoger el que me ofrece a través de
Vos el Serenisimo Elector Palatino, sobre todo por la libertad de
filosofar que se digna conceder el Clementisimo Principe [...]. Pero,
como nunca he tenido intencion de ensefiar en publico, no me es
posible aceptar esta magnifica oportunidad, aunque habéis de tener
la completa seguridad de que he sopesado largamente mi decision.
Pues pienso, en primer lugar, que tendria que abandonar mi



investigacion filosofica, si quisiera dedicarme a la instruccion de la
juventud. Y ademas estimo que no conozco los limites a los que
debe restringirse mi libertad de filosofar, para que no parezca que
quiero perturbar la religion establecida [...]. Y si, llevando una vida
retirada y solitaria, he sido ya victima de estas actitudes [hostiles],
mucho mas temibles habrian de ser si ascendiere al rango que me
ofrecéis. Veis, por lo tanto, Gran Sefior, que no me guia la esperanza
de una fortuna mejor, sino el amor a la tranquilidad, que creo poder

conservar de algin modo absteniéndome de lecciones publicas!!4l.

Para Spinoza la ensefianza publica era incompatible con la filosofia:
como afirma en el Tratado Politico, «las universidades fundadas con fondos
del Estado han sido establecidas menos para cultivar los ingenios que para
reprimirlos»[15 I

Para 1675 Spinoza ya habia terminado la redaccion de su gran obra,
Ethica ordine geométrico demonstrata (Etica demostrada de un modo
geomeétrico), que contiene su metafisica y su psicologia, ademas de la ética
a la que alude el titulo. Su metafisica es un panteismo determinista que
identifica al universo entero con Dios y a la mente divina con las leyes de la
naturaleza. Dios o la naturaleza (Deus sirve natura) es la Unica realidad
independiente y subsistente por si misma, la Unica sustancia. Todas las
cosas normales son meros modos o accidentes de la sustancia divina. En
especial, todo pensamiento humano es parte del pensamiento divino y todo
cuerpo humano es un modo de la extension divina. Pensamiento y extension
son solo dos de los infinitos atributos divinos, la mayoria de los cuales nos
resultan del todo desconocidos. Sacando las cosas de contexto y de quicio,
podriamos comparar los atributos divinos de Spinoza con los diversos
campos que segun la actual teoria cuantica de campos ocupan y constituyen
el universo entero. Todas las cosas son efectos locales de estos campos, o
bien, segin Baruj, meros modos o accidentes de los atributos divinos.

Spinoza lleva a sus ultimas consecuencias el programa de Maimonides
de eliminar el antropomorfismo de la nocidén biblica de Dios. Dios no es
una persona, no es alguien al que se pueda rezar, ni pedir, ni del que quepa
esperar amor o temer castigo. Dios es la realidad entera, sometida a leyes



inexorables, que podemos descubrir, pero sobre la que no podemos influir.
Dios no depende de nadie, pero tampoco desea ni elige nada, pues se limita
a actuar conforme a sus leyes, que son las de la naturaleza: «Dios obra en
virtud de las solas leyes de su naturaleza, y no forzado por nadie» (I,
proposicion 17). Por tanto: «En la naturaleza no hay nada contingente, sino
que, en virtud de la necesidad de la naturaleza divina, todo estd determinado
a existir y obrar de cierta manera» (29). «Las cosas no han podido ser
producidas por Dios de ninguna otra manera y en ningin otro orden que
como lo han sido» (33).

La psicologia de Spinoza contiene muchas ideas sutiles, que incluso han
inspirado al neur6logo contemporaneo Antonio Damasio a escribir su libro
Looking for Spinoza: Joy, Sorrow and the Feeling Brain (Buscando a
Spinoza: Alegria, tristeza y el cerebro sintiente), publicado en 2003.
Spinoza identifica lo bueno con lo util. En cualquier caso, «el conocimiento
del bien y el mal no es otra cosa que el afecto de la alegria o de la tristeza,
en cuanto que somos conscientes de él»H%l. Su ética es elevada y culmina
en el principio: «El supremo bien del alma es el conocimiento de Dios, y su
suprema virtud, la de conocer a Dios» (1v, 28). Para conocer a Dios hay que
conocer las cosas de la naturaleza: «Cuanto mas conocemos las cosas
singulares, tanto mas conocemos a Dios» (v, 24). Comprender que todo
ocurre por necesidad y que no hay razon para excitarse ni para enfadarse ni
para tener miedo; responder a la pasion con la serenidad y al odio con el
amor; amar intelectualmente a Dios, sin pretender que Dios a su vez nos
ame a nosotros, pero participando de la divinidad por el conocimiento, es
nuestro mas alto objetivo y nuestra mayor fuente potencial de alegria: «El
amor intelectual del alma hacia Dios es el mismo amor con que Dios se ama
a si mismo...» (v, 36), es decir, Dios se ama a si mismo a través de
nosotros.

La filosofia de Spinoza, expuesta en la FEthica, es de una gran
profundidad y coherencia. De todos modos, la axiomatizacion con que la
presenta el autor deja mucho que desear desde un punto de vista logico. La
parafernalia de definiciones formales, proposiciones, pruebas y escolios es
mas pedante que precisa. Por ejemplo, desde el principio define Spinoza sus
nociones mas importantes, como la de Dios, en funcion de un concepto de



infinitud de la sustancia que no define en ningun lado. La definicion
segunda dice: «Se llama finita en su género aquella cosa que puede ser
limitada por otra de su misma naturaleza», lo cual implica que una cosa
infinita en su género es la que no puede ser limitada por otra de su misma
naturaleza. Incluso aceptando con benevolencia que tal definicién sea
inteligible, ello no define la nociéon de «absolutamente infinito», que es la
que usa para definir a Dios como el «ser absolutamente infinito». Por eso,
cuando «prueba» que hay una Unica sustancia infinita, nada queda probado.
De hecho, la tnica nocion clara de infinito de la que disponemos es la
nocion matematica de un conjunto infinito. Y ella no implica que haya un
solo conjunto infinito. La nocidén de una cosa o una sustancia infinita es una
nocién completamente oscura y, por tanto, no implica nada. Todo lo cual no
es Obice para que, con independencia de las presuntas pruebas
cuasiformales, podamos pensar que el universo es uno y podamos hacerlo el
objeto de nuestro conocimiento o amor intelectual.

Leibniz, diplomatico e insincero, por un lado aplaudio a los que se
metian con Spinoza, pero por otro establecid contacto con ¢l. Ya desde el
principio escribié a Thomasius: «Usted ha tratado a este libro [el TTP]
intolerablemente impudico sobre la libertad del filosofar como se merece».
En mayo de 1671, dirigiéndose al retérico Graevius, de Utrecht, que habia
despotricado contra «este libro pestilentisimo», Leibniz escribe:

He leido el libro de Spinoza. Me entristece que un hombre tan
culto haya caido tan bajo [...]. Escritos de este tipo socavan la
religion cristiana, consolidada por la preciosa sangre, sudor y

vigilancia de los martires!!”].

Sin embargo, unos meses después escribid una carta a Spinoza con las
habituales zalamerias, en la que alababa sus habilidades opticas y le
planteaba unas cuestiones técnicas. Al parecer, Leibniz y Spinoza
intercambiaron varias cartas sobre el Tractatus theologico-politicus, pero no
se han conservado. En 1674, una copia provisional de la Ethica de Spinoza
ya circulaba entre sus amigos de confianza, incluido el matematico
Tschirnhaus, por aquel entonces en Paris, que pidid permiso a Spinoza para



ensefiarle la copia de su escrito a Leibniz, «que tiene una elevada opinidén
del Tractatus theologico-politicus, sobre el que ya le escribid una cartay.
Spinoza desconfiaba de Leibniz y prohibi6 a sus amigos que le ensenasen el
manuscrito.

En 1676 Leibniz regres6 de su larga estancia en Paris a Hannover,
donde ejerceria de bibliotecario del duque de Braunschweig. Aprovecho el
viaje para dar un rodeo y visitar a algunos conocidos. En Londres visitod a
Oldenburg, amigo y corresponsal asiduo de Spinoza, con el que
seguramente comentd el Tractatus theologico-politicus. Luego fue a
Holanda, donde estuvo en Amsterdam, y en Delft vio al microscopista
Anton van Leeuwenhock, para finalmente visitar a Spinoza en su casa de La
Haya. Para entonces, y a través de Tschirnhaus, Leibniz ya debia de conocer
parte del contenido de la Ethica. Se vieron varias veces para conversar de
sus variados intereses comunes. Leibniz preguntd a Spinoza acerca de sus
ideas metafisicas, y €ste le mostro partes de su manuscrito. Leibniz estaba
muy interesado por las ideas de Spinoza:

Tiene una extrafia metafisica, llena de paradojas. Entre otras
cosas, piensa que el mundo y Dios son una misma cosa sustancial,
que Dios es la sustancia de todas las cosas, y que las criaturas solo
son modos o accidentes.

De todos modos, Leibniz era mucho mejor 16gico que Spinoza y no
podia por menos de darse cuenta de los defectos de sus pruebas formales:

Me di cuenta de que algunas de las presuntas demostraciones
que me ensend no eran correctas. No es tan facil como podria
pensarse el proporcionar demostraciones verdaderas en metafisica.

En ese mismo afio de 1676 Spinoza estaba escribiendo su libro
Tractatus Politicus, una especie de continuacion politica realista del
Tractatus theologico-politicus. A finales de afo, Spinoza se sentia ya mal,
aunque lo disimulaba; nadie en la casa donde vivia habia notado el



deterioro de su salud. El no hablaba de ello. Como dice la proposicion 67 de
la Ethica, «Un hombre libre en nada piensa menos que en la muerte, y su
sabiduria no es una meditacion de la muerte, sino de la vida». Spinoza
murié el 21 de febrero de 1677, a los 44 anos de edad. No dejaba
posesiones dignas de mencidn, pero antes de morir habia pedido a su casero
que reuniese sus manuscritos y cartas y los enviase a su amigo el editor
Rieuwertsz en Amsterdam. Asi se hizo. Rieuwertsz se puso inmediatamente
manos a la obra y a finales de ese mismo afo 1677 aparecieron las
ediciones latina (Opera Postuma) y holandesa (Nagelate Schriften) de las
obras ineéditas de Spinoza, que incluian el Tractatus de intellectus
emendatione, la Ethica, el Tractatus Politicus y la Gramatica Hebrea,
ademas de una seleccion de las cartas. Ahora que el autor habia fallecido, ya
no habia necesidad de ocultar su nombre, aunque si el del editor. Las obras
de Spinoza se traducirian luego a las principales lenguas. Un siglo y medio
despu¢s de su muerte, Spinoza seria considerado en toda Europa como uno
de los mas grandes filosofos de todos los tiempos.



9. LA EMANCIPACION DE LOS JUDIOS




Los judios en la Alemania moderna

En el siglo xvir los judios fueron restableciéndose en Alemania, al igual
que en Holanda, Francia y Gran Bretafia, a pesar de las antiguas 6rdenes de
expulsion. En los multiples Estados y principados alemanes, los principes y
gobernantes con frecuencia recababan la ayuda de los mercaderes judios e
incluso ponian sus asuntos financieros en manos de sus asesores judios, que
tenian fama de expertos y fiables. Se trataba de los Hofjuden (judios de la
corte), de los que surgieron las grandes familias judias, como los
Oppenheimer o los Rothschild. Estos judios de la corte acumulaban riqueza
y prestigio e imitaban las costumbres suntuarias de la aristocracia alemana.
De todos modos, estos privilegiados constituian solo una fraccion
minuscula de la poblacion judia.

Aunque en el siglo xviir habian disminuido las matanzas de judios, su
posicion legal seguia siendo sumamente fragil y estaban sometidos a todo
tipo de hostigamientos y discriminaciones. Las ciudades y Estados
alemanes tenian leyes especiales que prescribian como debian vestir los
judios (Kleiderordnung), por qué calles y a qué horas podian andar, qué
alimentos podian comer y cuantos invitados podian tener en su boda, si es
que se les permitia casarse. En 1726 la monarquia austriaca decret6 que
solo el hijo mayor de una familia judia podia casarse legalmente y tener
descendencia legitima; los hijos menores, no. Todavia en 1750 el rey
prusiano Friedrich II, aunque ilustrado y amigo de Voltaire, promulg6 una
carta real regulando los derechos de los judios, en la que se les seguia
prohibiendo practicar la agricultura o la ganaderia, hacer cerveza, tener
bares o posadas y practicar la mayoria de los oficios y profesiones. También
se especificaba que ningun judio estaba autorizado a casarse ni establecerse



en el reino mientras no fuera previamente investigado por el Ministerio de
la Guerra y recibiera un permiso especial. Los pocos judios (Schutzjuden)
que recibian un estatus de residencia libre no podian transmitirlo a sus hijos.

En esta época, los intelectuales ilustrados ponian en entredicho las
diversas formas de opresion e intolerancia de la sociedad tradicional
europea. Solian sentir desprecio por los judios, a los que consideraban
atrasados, supersticiosos, incultos, faltos de elegancia y de apertura
intelectual. Sin embargo, en 1754, el dramaturgo cristiano y aleméan
Gotthold Lessing (1729-1781) escribio la obra de teatro Die Juden (Los
judios), en que mostraba que también un judio podia ser culto, sofisticado e
ilustrado. La obra desatdé una gran controversia. Mucha gente alegaba que
un judio asi no podia existir. Pero Lessing sefialaba como ejemplo a su
joven amigo judio Mendelssohn.



Mendelssohn

Moses Mendelssohn (1729-1789) era hijo de un pobre escriba que hacia
copias a mano de la Biblia. Desde muy joven, se dedicd a los estudios
judaicos bajo la direccion del rabino David Friankel, que lo introdujo en el
estudio de las obras de Moshé ben Maimoén. En 1743, cuando Frinkel fue
nombrado rabino principal de Berlin, Mendelssohn, que tenia entonces 14
afios de edad, lo sigui6 a la capital prusiana, donde se dedicd con ahinco a
la adquisicion de los saberes mundanos excluidos de la formacién rabinica.
Tenia unas ganas incontenibles de aprender. Un refugiado polaco le ensefio
matematicas, dos amigos judios le ensefiaron latin, inglés y francés y por su
cuenta aprendi6 griego, ademas de leer incansablemente a los filésofos. En
Berlin inicialmente se ganaba mal la vida como tutor y copista y pasaba
hambre. En 1750 fue contratado por Isaak Bernhard, rico comerciante de
sedas, como tutor de sus hijos. Mendelssohn pronto se gano la confianza de
Bernhard, que lo hizo primero su contable y luego su socio. Con el
comercio de sedas se gan6 modestamente la vida, con independencia de la
catedrocracia rabinica y preservando asi su libertad intelectual.

En 1754 le presentaron a Gotthold Lessing. Ambos tenian casi la misma
edad, les gustaba jugar al ajedrez y enseguida se hicieron amigos. A Lessing
le habian criticado como ridiculo que en Die Juden presentase a un judio
culto e inteligente, como no los habia en la realidad. Lessing quedo
encantado de encontrar un judio asi en Mendelssohn. Cuando éste le dio a
leer unos escritos, Lessing los publico, iniciando asi Mendelssohn su
carrera de escritor filosofico. Luego, en 1762, se casé con Fromet
Gugenheirn, que sobrevivid 26 afios a la muerte de Moses. Al afio siguiente,
gano el premio de la Real Academia de Ciencias de Berlin por un ensayo



sobre el papel de la evidencia y la prueba matematica en la metafisica, en
competicion, entre otros, con Immanuel Kant. Poco después el rey Friedrich
IT le concedio el estatus de judio protegido (Schutzjude) y que le permitia
residir definitivamente en Berlin, aunque este derecho no era hereditario.
En 1767 publicd Phaidon oder iiber die Unsterblichkeit der Seele (Fedon o
sobre la inmortalidad del alma), escrito en forma de didlogo platonico con
claridad y encanto. La obra se oponia a las tendencias materialistas y tuvo
un gran exito, siendo reeditada numerosas veces y siendo traducida a diez
idiomas europeos. En 1771 la Real Academia de Ciencias de Berlin propuso
al rey el nombramiento de Mendelssohn como miembro de la Academia,
pero Friedrich II no lo nombro.

De hecho, Mendelssohn pas6 hambre y privaciones durante gran parte
de su infancia y juventud; quizd como consecuencia de ello tuvo en su edad
adulta mala salud y una figura raquitica y cheposa. De todos modos, lo
compensaba con su cultura, inteligencia y buen cardcter. Aprendid varios
idiomas, leyo mucha filosofia y fue el primer judio en ser aceptado por los
ilustrados alemanes como uno de sus iguales y en adquirir fama como
pensador aleman. Llegd a escribir trabajos conjuntos con escritores
prestigiosos como Lessing y Friedrich Nicolai. Mantenia correspondencia
con los grandes pensadores de su tiempo, como Kant y Herder, y también
con tedlogos luteranos, como Georg Hamman y Caspar Lavater. Kant
seguia con simpatia las publicaciones de Mendelssohn, que lo visitd en
1777 en el curso de un viaje de negocios que hizo a Konigsberg en
representacion del comercio de sedas de Bernhard. Hizo contribuciones
decisivas a la estética alemana, incluyendo la exigencia de autonomia para
el arte. Tenia una gran facilidad de palabra y un estilo claro y elegante.
Tradujo la Tora al aleman, abriendo asi a los judios de su tiempo, que
hablaban en yidish y escribian en hebreo, las puertas al uso del aleman en
los temas religiosos, aunque los ortodoxos no lo veian con buenos ojos.

Mendelssohn queria que los judios, sin dejar de serlo y sin abandonar su
religion, saliesen del aislamiento del gueto y se abriesen a la cultura
europea moderna y a los valores de la Ilustracion. Por ello se convirtio
enseguida en la principal figura de la Haskala (la ilustracion judia) y en el
mas famoso maskil (ilustrado judio). Mendelssohn es el padre del judaismo



actual, tanto del reformado como del ortodoxo. Su época fue la época en
que los judios alemanes empezaron a salir del gueto y a transitar las vias de
la cultura europea.

Mendelssohn encontraba gran parte de las tradiciones religiosas
judaicas, como las de cualquier otra religion, «envueltas en el aliento
venenoso de la hipocresia y la supersticion». Sin embargo, creia «de un
modo firme e irrevocable en la esencia de mi religion». Pensaba que la
racionalidad y la ética universales eran compatibles con la Biblia hebrea. Se
podia participar plenamente de la cultura europea y conservar al mismo
tiempo un compromiso interno con la 7ora que Dios habia dado a los
judios. Mas tarde lo resumiria Samson Raphael Hirsch (1808-1888) en el
eslogan: Ein Jude zuhause, ein Mensch auf der Strasse (Judio en casa,
human en la calle).

Los intelectuales ilustrados judios (maskilim) adoptaron el punto de
vista de los gentiles sobre el atraso de los judios y se propusieron sacarlos
del gueto de su propia cultura y abrirlos a la cultura europea moderna, que
percibian como mucho mas rica y preferible. Mendelssohn se presentaba en
la corte del rey de Prusia como judio tipico, pero hablaba francés, era
ingenioso y bien educado y era aceptado en los circulos mas elegantes
como una excepcion. Sin embargo, el equilibrio de la Haskala que ¢l
buscaba entre asimilacion y tradicidon, entre pensamiento moderno y fe
judia, era un equilibrio inestable, que pronto se romperia por el lado de la
asimilacion. La siguiente generacion perdio su fe tradicional. Los hijos de
Mendelssohn abandonaron el judaismo. Su hija Dorothea se casé con el
gran escritor y lingiiista Friedrich von Schlegel. Su nieto, el compositor
romantico Félix Mendelssohn, ya nacidé fuera de la religion judaica. Todos
ellos vivian ya en un mundo distinto al del judaismo tradicional, todos se
habian asimilado al mundo moderno.



La emancipacion legal de los judios

En 1776 la Declaracion de Independencia de los Estados Unidos de
America establecia la igualdad y libertad de todos los hombres. La
Declaracion de los derechos del hombre y del ciudadano, adoptada por la
Asamblea Nacional francesa en 1789, volvia a insistir en la igualdad y la
libertad de todos. Dos afios mas tarde la misma Asamblea Nacional aclar6
que estos derechos se extendian también a los judios, que eran ciudadanos
de Francia como los demads. Finalmente los ideales ilustrados de tolerancia
religiosa e igualdad ante la ley comenzaban a ser llevados a la practica.

En 1782 el ilustrado emperador austriaco Joseph II abolio la obligacion
de los judios de llevar el humillante distintivo amarillo y de pagar
impuestos especiales de capitacion, ademas de eliminar algunas de las
trabas que impedian su acceso a la educacion y al comercio. Por otro lado,
los obligo a hacer el servicio militar, a abandonar sus nombres tradicionales
de familia y a adoptar nombres nuevos germanizados, prohibid el uso del
yidish 'y el hebreo en las transacciones comerciales y contables,
sustituyéndolo por el aleman, y elimind la poca autonomia que quedaba a
los tribunales rabinicos. En definitiva, la emancipacion seria acompafiada
por la asimilacion.

Napoledn Bonaparte desempennd un papel primordial en la extension de
la emancipacion de los judios por gran parte de Europa. En 1796 Napoledn
inici6 su campafia de conquista de Italia con la declaracion: «Pueblos de
Italia, el ejército francés viene a romper vuestras cadenas». En cualquier
caso, la llegada del ejército francés, saludada por los judios con entusiasmo,
significo para ellos el fin de los guetos y de los distintivos amarillos, asi
como el final de la Inquisicion.



En 1815 Napoleon fue definitivamente derrotado en Waterloo y el
Congreso de Viena reorganizo el mapa de Europa. Los judios enviaron una
delegacion, de la que formaba parte el barén Salomon Rothschild, amigo de
Metternich, el estadista austriaco que coordinaba el congreso. Las ideas de
la Tlustracion, difundidas por Napoledn, junto a la destruccion y la guerra,
por toda Europa continental, eran ya irreversibles. Los judios podian
abandonar sus guetos e integrarse en el mundo moderno, en el mundo de la
emancipacion, la libertad y el arte.

La emancipacion de los judios de Francia era ya imparable. En 1784, el
impuesto de péage sobre los judios fue abolido. En 1791 la Francia
revolucionaria les concedio la igualdad juridica. Aunque en 1807 Napoledn
volvid a restringir los derechos de los judios («decreto infamey), en 1818 se
restauraron sus plenos derechos. En 1831, el judaismo recibido el mismo
estatuto legal en Francia que las otras religiones. En 1846 quedé abolido el
«juramento judio». En 1859 el seminario rabinico francés se traslado de
Metz a Paris, y el afio siguiente se establecid la Alliance Israélite
Universelle. La emancipacion de los judios dio un paso atras con el juicio
amafiado e injusto del judio Dreyfus en 1894, denunciado por Emile Zola
en J'accuse. De todos modos, en 1899 Dreyfus fue juzgado de nuevo y
perdonado; en 1906 quedo definitivamente exonerado.

En Holanda, la Republica de Batavia, establecida en 1795, promulgo
desde el principio la libertad de religion, y al afio siguiente la primera
Asamblea Nacional decreto la libertad de los judios. En 1779 dos judios de
Amsterdam fueron elegidos como miembros de la segunda Asamblea
Nacional. Desde entonces, y hasta la llegada de los nazis en 1940, los judios
holandeses gozaron de absoluta igualdad legal con sus otros compatriotas.

En Gran Bretaia, los judios regresaron en el siglo xvii y desde entonces
gozaron de mas libertad y seguridad que en la mayoria de los otros paises
europeos. En Estados Unidos los judios gozaron desde el principio de una
absoluta igualdad de trato y de derecho con los demas, pues a nadie se le
preguntaba por su religion.



La asimilacion de los judios en Alemania

En 1820 habia en Alemania unos 223 000 judios, apenas un uno por
ciento de la poblacion. Estos judios habian actuado con lealtad hacia
Alemania durante las guerras napoleonicas, luchando contra los franceses
(y los judios franceses) en las batallas de Leipzig y Waterloo. Los judios de
Prusia recibieron su emancipacion en 1812, mediante un edicto que elimin6
muchas de sus discriminaciones, aunque seguian excluidos del
funcionariado y de la educacion superior, impidiéndoseles asi seguir el
camino marcado por Moses Mendelssohn.

Varios jovenes intelectuales judios ilustrados, a los que no se dejaba
hacer carrera académica en las ramas universitarias habituales, pretendian
que al menos se les permitiese dar clases en catedras especiales sobre
ciencia del judaismo, que deberian ser previamente dotadas, cosa que nunca
lleg6 a ocurrir. En el intento, en 1819 crearon en Berlin el Verein fiir Kultur
und Wissenschaft der Juden, precedente de la posterior Academia de la
Ciencia del Judaismo. Leopold Zunz (17941886) se puso a editar el
Zeitschrift fiir die Wissenschaft des Judentums. El famoso poeta aleman
Heinrich Heine (1797-1856) era mirado con desconfianza por su doble
condicion de judio y de liberal afrancesado. Se vio forzado a convertirse al
cristianismo (luterano) en 1825, a fin de poder realizar su doctorado en la
universidad y aspirar a una carrera de funcionario. Como ¢l mismo decia, su
«certificado de bautismo era el ticket de admision en la cultura europeay.
De todos modos, incluso después de su «conversion», siguid siendo
excluido de cualquier puesto oficial o universitario. Mdas suerte tuvo su
colega Eduard Gans (1796-1839), que, despu¢s de pagar el ticket de



admision bautizdndose, al menos obtuvo en 1920 un puesto de docente en la
Universidad de Berlin.

Todavia mas craso fue el caso de Karl Marx. Sus abuelos paterno y
materno habian sido ambos rabinos. A fin de facilitar su carrera, su padre se
habia «convertido» al cristianismo y habia bautizado a sus ocho hijos. Marx
odiaba su herencia judia, a la que identificaba con los estereotipos
antisemitas del judio usurero. En sus propias palabras, «en ultimo término,
la emancipacion de los judios consiste en que la humanidad se emancipe del
judaismoy.

Israel Jacobsen (1768-1828) es considerado como el fundador préctico
del judaismo reformado alemén, que fue obra de legos y no de rabinos. En
1801 fundo su escuela, dedicada a la ilustracion e incluso a la asimilacion
de los judios, que introdujo la lengua alemana y el 6rgano en la liturgia
judia. Se traslad6 a Kassel para servir como asesor financiero al rey Jerome,
instalado por Napoledn en el nuevo reino de Westfalia, y para ayudarle a
acabar con los vestigios retrogrados y medievales en la cultura y la religion.
Tras el colapso del dominio napolednico, se mudo a Berlin, donde seguia
practicando la liturgia reformada en su propia casa, con un €xito creciente
de publico, hasta que los judios ortodoxos presionaron al gobierno de Prusia
para que cerrase la sala de culto de Jacobsen. La primera escuela judia
reformada fue abierta en Berlin en 1778. Los estudios judios tradicionales
se veian reducidos, a la vez que se introducian las ciencias y el aleman
hablado y escrito. Durante los siguientes sesenta afios, este nuevo tipo de
ensefianza judia se extendio por toda Alemania y por otros paises de Europa
Occidental. El movimiento de reforma de Abraham Geiger y el Movimiento
Neo-ortodoxo del rabino Samson Raphael Hirsch trataron de conciliar la
preservacion de la identidad cultural y religiosa judia con la emancipacion y
la participacion en la sociedad moderna.



El neokantismo y Hermann Cohén

En la década de 1860 la filosofia alemana atravesaba una crisis. El
pensamiento ilustrado y riguroso de Kant habia dado lugar a un idealismo
romantico, especulativo y confuso. Pensadores como Hegel, Fichte y
Schelling habian perdido todo contacto con el conocimiento cientifico y, en
sus manos y las de sus seguidores, la filosofia habia degenerado en mera
palabreria. Ante este panorama, diversos cientificos de la segunda mitad del
siglo x1X, como Ludwig Biichner, Ernst Haeckel o Wilhelm Ostwald, habian
tratado de sustituir la filosofia con sus propias doctrinas materialistas y
positivistas, que los filésofos profesionales rechazaban como ingenuas y
poco elaboradas.

Hacia 1865 empezd a extenderse la conviccion de que la Unica
esperanza de restaurar la filosofia alemana consistia en una vuelta a Kant.
Precisamente en ese afio Otto Liebmann (1840-1912) publicdé su famoso
libro Kant und die Epigonen (1865, Kant y los epigonos), en que cada
capitulo acababa con la frase «4lso mupf auf Kant zuriickgegangen werden
(Por tanto, hay que volver a Kant). De todos modos, Liebmann corregia a
Kant en un punto: rechazaba la «cosa en si» postulada por Kant como
innecesaria para dar cuenta del conocimiento. También en 1865 se inici6 la
sonada polémica entre Kuno Fischer y Adolf Trendelenburg en tomo a la
interpretacion correcta de la teoria kantiana del espacio. La polémica
movilizé a todo el mundillo filos6fico alemén, incluso al joven Hermann
Cohén, por aquel entonces discipulo de Trendelenburg y centrado en el
estudio de Platon.

Al afio siguiente, Albert Lange (1828-1875) publico su voluminosa
Geschichte des Materialismus (1866), en la que sefialaba los elementos



especulativos y metafisicos de muchas de las doctrinas materialistas. El
mundo sensible es el resultado de la interaccion entre el organismo humano
y una realidad desconocida. Lange concluye que un cierto tipo de
materialismo fenoménico es probablemente la mejor descripcion de la
realidad y rechaza las estructuras intelectuales de la construccion kantiana
como mera Dichtung (poesia, fantasia).

Herméan von Helmholtz (1821-1894), el mas grande y universal
cientifico aleman de su tiempo, hizo importantes contribuciones a la fisica,
la matematica, la fisiologia y la psicologia. Desde joven habia leido a Kant
y se consideraba un neokantiano. Sus estudios e hipotesis sobre las energias
especificas de los nervios sensoriales lo habian conducido a la tesis de la
subjetividad de las cualidades sensoriales, resultado de la interaccion de
objetos desconocidos con nuestros sentidos. El espacio mismo depende de
nuestra constitucion corporal. Por eso puede haber espacios y geometrias
alternativas, en contra de la tesis kantiana de la necesidad de la geometria
euclidea. Helmholtz rechazaba decididamente cualquier asomo de
metafisica, pero aceptaba la filosofia como reflexion sobre la ciencia, y ¢l
mismo era un filéosofo en ese sentido.

El neokantismo fue la filosofia preponderante en Alemania durante toda
la belle époque, entre 1865 y el inicio de la Primera Guerra Mundial en
1914. Numerosos libros y revistas de estudios kantianos vieron la luz en esa
¢poca, algunas de las cuales, como los Kant-Studien, han seguido
publicandose hasta nuestros dias. La escuela de filosofia neokantiana mas
famosa fue la de Marburg, que cont6 con figuras como Albert Lange,
Hermann Cohén, Paul Natorp y Ernst Cassirer. Otra escuela neokantiana se
desarrolldé en Heidelberg y cont6 con Wilhelm Windelband (1848-1915) y
Heinrich Rickert (1863-1936). Al primero se lo recuerda por su distincion
entre las ciencias naturales o nomotéticas, basadas en leyes generales, y las
ciencias historicas o ideograficas, que tratarian de «pintar» o describir un
unico individuo. El segundo presentd una concepcion de las ciencias de la
cultura basada no en la percepcion, sino en la comprension (verstehen).

El principal filésofo neokantiano fue el judio Hermann Cohén. Cohén
nacio en 1842 en Coswig, un pueblo de Sajonia, cercano a Dresden, donde
su padre trabajaba como maestro de escuela y era cantor de la sinagoga.



Ingreso en el Seminario rabinico de Breslau, donde adquirié su formacion
talmuadica. Mas adelante, Cohén estudid en las universidades de Breslau,
Berlin y Halle. Se habia interesado por Platon, pero, bajo la influencia de
Albert Lange, empez6 a profundizar en el estudio de Kant. En 1873 Cohén
obtuvo la habilitacion para ensefiar (venia legendi) en la Universidad de
Marburg con una tesis sobre Die systematischen Begriffe in Kants
vorkritischen Schriften nach ihrem Verhdltniss zum kritischen ldealismus.
En 1876, a la muerte de su maestro, obtuvo la catedra de filosofia, que
desempefio hasta su jubilacion en 1912. Fue el fundador de la Escuela de
Marburg, la principal escuela del neokantismo.

Cuando el recién doctorado José Ortega y Gasset fue a Alemania a
estudiar filosofia (1906-1907), paso fugazmente por Leipzig y Berlin, pero
recald sobre todo en Marburg, donde asistié asiduamente a las clases de
Cohén y Natorp. Quedo tan encantado que volvido de nuevo en 1911, ya
catedratico de Metafisica en Madrid y recién casado. En Marburg nacio su
primer hijo, Miguel German. Ortega siempre hablaba con gran respeto de
Cohén, «uno de los mas grandes filésofos que hoy viven», «uno de los
grandes creadores», «el noble rostro», «el venerado filésofo», «el gran
Hermann Cohén»!81,

Las primeras obras de Cohén eran exposiciones de Kant, tales como
Kants Theorie der Erfahrung (1871, La teoria de la experiencia de Kant) y
Kants Begriindung der Ethik (1877, La fundamentacion kantiana de la
¢tica). Siguiendo a Liebmann, Cohén consideraba que la filosofia no puede
recurrir a una realidad independiente de la conciencia y, apartandose de
Kant, rechazaba la cosa en si. La cosa en si, segin Cohén, no es algo
material, sino una mera idea. De todos modos, es muy dudoso que la
supresion de la cosa en si represente mejora alguna del sistema kantiano.
Nuestro sistema cognitivo crea todo tipo de ideas y propuestas, pero solo
algunas de ellas pasan el filtro de la contrastacion empirica. Algo externo a
la conciencia, algo como la cosa en si, es necesario para explicar que la
realidad empirica acepte unas propuestas teoricas y rechace o refute otras.
Entre las obras filosoficas mas originales de Cohén se cuenta Das Prinzip
der Infinitesimalmethode und seine Geschichte (1883, El principio del
método infinitesimal y su historia). Mas adelante construiria su propio



sistema, de raices kantianas, pero con muchos elementos que iban mas alla
de Kant. La tarea principal de la filosofia es la investigacion y
determinacion de las condiciones trascendentales de posibilidad de la
conciencia pura logica, €tica y estética. A esta tarea dedica sus obras
sistematicas Logik der reinen Erkenntnis (1902, Légica del conocimiento
puro), Ethik des reinen Willens (1904, Etica de la voluntad pura) y
Aesthethik des reinen Gefiihls (1912, Estética del sentimiento puro). La
logica parte del juicio y genera las categorias como requisitos a priori de la
ciencia. La verdad del juicio consiste en el acuerdo con las categorias
logicas. El ser es el entrelazamiento de las relaciones 16gicas.

Cohén se retird6 de la docencia en Marburg en 1912 y sufrio la
frustracion de ver rechazado por la facultad su deseo de nombrar como su
sucesor en la catedra a Ernst Cassirer (1874-1945). Paul Natorp le apoyaba,
pero los otros colegas de la facultad prefirieron contratar a un psicologo
experimental. Ofendido, Cohén abandon6 Marburg y se retird a Berlin,
donde se dedico a dar clases en la Lehranstalt fiir Wissenschaft des
Judentums (Colegio para la ciencia del judaismo), de cuyo patronato ya era
miembro. Asi, al final de su carrera, volvié a ejercer de tedlogo judio,
aunque un tanto sui géneris. Se convirtio en el lider espiritual del judaismo
liberal en Alemania. Muri6 en Berlin en 1918.

Las obras principales de Hermann Cohén relacionadas con el judaismo
son: Eine Bekenntnis in der Judenfrage (1880) (El amor al projimo en el
Talmud). Dictamen sometido al Real Tribunal de Marburgo (1888). Die
Ethik des Maimonides (1908, La ética de Maimodnides). En esta obra, en la
que interrelaciona ideas de Maimoénides y Kant con la tradicion platonica y
profética, Cohén rechaza interpretar el significado ético de los textos del
pasado en el contexto de su tiempo, y prefiere leerlos en funcién de un
futuro que atn esta por realizar. Asi, interpreta toda la tradicion judia como
apuntando a un socialismo universal proféticamente inspirado por los
ideales de humanidad, paz y justicia. Religion der Vernunft aus den Quellen
des Judentums (1919, La religion de la razoén desde las fuentes del
judaismo). En esta obra de vejez, publicada péstumamente, Cohén retorna a
sus origenes de estudiante rabinico, abandona la filosofia y pretende
alcanzar un compromiso entre razén y fe, que, si bien fue creativo en



tiempos de Maimonides, no dejaba de resultar anacronico a comienzos del
siglo xx. Cohén mantenia la tesis de que la religién judia es la mas
compatible con la razon, tesis que ya estaba en Filon y en Maimonides, pero
que habia sido abandonada por Spinoza. Cohén atribuye a la religion judia
el origen tanto de la idea de humanidad como de la idea de compasion. «La
compasion, que constituye al hombre en sujeto moral, es impensable sin la
tradicion judia; ese ser compasivo es el nuevo momento de la filosofia
moral.» Ademas, segun Cohén, «el indiscutible triunfo supremo de la
religion es haber producido ella sola la idea de humanidad»!'”l. Estas
pretensiones son insostenibles. Ya los budistas y otros habian tenido la idea
de compasion, antes y con mas intensidad que los judios. Y Hume hacia de
la compasion una de las dos emociones morales basicas (la otra es el
egoismo). Su socialismo ético, basado en la ley moral judia, influy6 en la
socialdemocracia alemana.

En cualquier caso, el hecho de que un judio como Cohén que mantenia
y defendia su religion pudiese llegar a convertirse en la cabeza visible de la
filosofia alemana (en su escuela mas prestigiosa, la neokantiana) mostraba
bien a las claras hasta qué punto la emancipacion de los judios habia tenido
¢xito en Alemania. Poco despué¢s, otro judio, Edmund Husserl (1859-1938),
fundaria la fenomenologia y tendria una gran influencia en toda Europa.



10. EL SIGLO XX




El antisemitismo en Rusia

A mediados del siglo xix la mayor parte de los judios del mundo vivia
en Europa Oriental, hablaban yidish, dependian de la retrograda monarquia
rusa y estaban confinados en una bolsa territorial que abarcaba gran parte
de Polonia, Bielorrusia, Ucrania y zonas cercanas. En 1855 accedi6 al trono
de los zares Alejandro II. En los veintiséis afos de su reinado, Rusia
empezo a salir de la Edad Media. En 1861, Alejandro II decreto la
liberacion de los siervos, hasta entonces auténticos esclavos. Promulg6 los
primeros derechos individuales y establecid tribunales locales de justicia
para velar por ellos. Redujo la censura de prensa, las restricciones a los
viajes al extranjero y a la entrada en la universidad. En esta época florecid
la literatura (Dostoievski, Tolstoi, Turgenev) y la musica (Chaikovski,
Borodin, Mussorski) rusas. El poeta judio Yuda Leib Gordon, principal
maskil o representante de la Haskald o ilustracion judia, invitaba a su
pueblo a participar en el nuevo despertar de la libertad rusa. Toda esta
ilusion y esperanza se vino abajo en 1881 con el asesinato de Alejandro II
por unos «revolucionarios nihilistas» que le arrojaron una bomba a su paso
por San Petersburgo.

Su sucesor, Alejandro I1I, un monarca mucho menos esclarecido, tratd
de volver a la Edad Media. Ademas, estaba rodeado de consejeros y jefes de
policia extremadamente reaccionarios, antisemitas y faltos de escrpulos.
Inmediatamente se pusieron manos a la obra para hacer la vida imposible a
los judios. No podian salir del limite anteriormente marcado, pero tampoco
podian continuar viviendo en las aldeas que tipicamente habitaban. En 1891
fueron expulsados casi todos los 35 000 judios que residian en Moscu. La
policia los acosaba por todas partes, mientras las autoridades multiplicaban



la propaganda antisemita. Los judios de Europa Oriental, que durante el
reinado de Alejandro II se habian hecho la ilusion de que ya les habia
llegado a ellos la hora de la emancipacion, tuvieron un rudo despertar.
Perseguidos, esquilmados, empobrecidos, expulsados de un sitio a otro y
permanentemente acosados por la policia zarista, no sabian adonde ir. En
este medio surgio la idea del sionismo. Ademas, habiéndoseles cerrado las
puertas de las universidades rusas, los pocos que podian, salian a estudiar al
extranjero, de donde volvian con ideas liberales o revolucionarias que los
hacian doblemente sospechosos.

Las teorias conspiratorias que echaban a los judios la culpa de todo eran
propagadas por la policia secreta zarista, que, lejos de combatir el
antisemitismo y los pogromos, los fomentaba. Hacia 1896, a fin de animar
al zar Nicolas II a ordenar una persecucion aun mas cruel de los judios, la
policia secreta zarista ordend a uno de sus agentes, desplazado a Paris, que
se inventase un panfleto que pusiera a los judios en evidencia. El agente no
se molestd demasiado en inventar algo nuevo. Recogié un panfleto escrito
por Maurice Joly en 1864, que atribuia a Napoleon III la ambicion de
dominar el mundo, y se limitd a poner a los judios en lugar de Napoleon I11.
En la nueva version (titulada Los protocolos de los sabios de Sion), un
consejo mundial de sabios judios decide dominar el mundo a través de la
democracia. La falsificacion era burda y no convencid al zar, que comento
que no habia que defender una buena causa (como el antisemitismo, segin
¢l) con el mal medio de la falsificacion de documentos. De todos modos, la
policia secreta siguid haciendo copias del documento falsificado y
colocandolas en lugares apropiados. Se imprimid por primera vez en 1905 y
desde la revolucion bolchevique tuvo repetidas ediciones. En la década de
1920 empezo a publicarse en el mundo arabe, que desde entonces ha estado
inundado por tales panfletos. El presidente Nasser de Egipto lo hizo
imprimir y repartir continuamente, lo mismo que ocurrié en Pakistan o en el
Iran de Jomeini. Todavia hacia 2000, cuando Egipto ya tenia relaciones
diplomaticas con Israel, la television publica egipcia seguia produciendo
versiones televisivas de Los protocolos de los sabios de Sion. Que tan burda
falsificacion haya recibido tan inusitada promocion publica muestra lo
profundo del odio y los prejuicios antisemitas.



A finales del siglo xix y principios del siglo XX, un continuo é¢xodo de
judios (unos 24 000 al ano) huian de Rusia y emigraban, sobre todo, a
Estados Unidos, pero también a Europa Occidental y Central e incluso a
Palestina. La emancipacion frustrada de los judios rusos condujo a bastantes
jovenes intelectuales hacia los circulos revolucionarios. Ya entre el grupo de
«nihilistas» que mataron a Alejandro II habia una muchacha judia. Varios de
los bolcheviques mas notables eran judios, empezando por Lev Trotski
(1879-1940), el creador del ejército rojo y segundo de Lenin en la direccidon
de la Revolucion Soviética. De todos modos, la revolucion, la guerra civil y
el régimen soviético causaron enorme miseria entre los judios de a pie.
Stalin era profundamente antisemita y ordené mas asesinatos de judios que
nadie (excepto Hitler), incluyendo el del propio Trotski, llevado a cabo en
México en 1940. Cada dos por tres, Stalin lanzaba tremendas purgas de
cientos de miles de imaginarios enemigos, de intelectuales, de campesinos e
incluso de miembros de su propio Partido Comunista. El porcentaje de los
judios purgados (es decir, asesinados) siempre era desproporcionadamente
alto. En 1953, cuando todavia quedaban unos dos millones de judios en
Rusia, Stalin estaba preparando una «solucion final» de la cuestion judia
que consistiria en la deportacion masiva de todos los judios a Siberia, como
ya habia hecho con otros grupos étnicos, lo que sin duda habria causado la
muerte de la mayoria de los implicados, dadas las condiciones en que se
efectuaban dichas deportaciones. En 1953 los nueve médicos de Stalin (seis
de los cuales eran judios) fueron absurdamente acusados de tratar de
envenenarle. Estaba previsto que este juicio apafiado fuera el preludio de la
deportacion de los judios, que ya estaba preparada, pero la imprevista
muerte de Stalin, sin necesidad de envenenamiento alguno, puso fin a todo
el proyecto.



Reaccion alemana frente al modernismo
judio

Cien mil judios habian servido en el ejército aleman durante la Primera
Guerra Mundial, y doce mil de ellos habian caido en el campo de batalla.
La Republica de Weimar, establecida tras la Primera Guerra Mundial,
aboli6 finalmente todas las restricciones legales que coartaban la actividad
de los judios. El judio Walter Rathenau fue nombrado ministro de Asuntos
Exteriores, pero en 1920 fue asesinado por un fanatico. Un millon de
personas acudieron a su funeral de Estado. Los judios alemanes, a pesar del
asesinato, mas bien consideraron el gran funeral como un reconocimiento
publico de su propio estatus. La mayoria de los judios de Alemania se
habian asimilado, se consideraban alemanes de pleno derecho y se
calificaban a si mismos como alemanes de persuasion mosaica. Muchos de
los judios alemanes, cultos y emancipados, miraban por encima del hombro
y con cierto embarazo a los judios que llegaban de Europa Oriental como
refugiados.

En 1933 habia 503 000 judios en Alemania y otros 400 000 en Austria.
La gran mayoria estaban perfectamente integrados en la cultura y la
sociedad que los rodeaban. Aunque solo representaban un uno por ciento de
la poblacidn, desempefiaban un gran papel en la vida cultural, econémica y
profesional del pais. Los judios alemanes, ya emancipados, podrian haber
seguido contribuyendo al apogeo de la ciencia, el arte y la economia
alemanes. Su impronta racional, moderna y cosmopolita podria haber tenido
un influjo favorable en la historia alemana y europea, contribuyendo a
frenar la ola de nacionalismo irracional que pronto asolaria Alemania. Pero



no fue asi y todo acabo en el gran desastre de la Shod, como enseguida
veremos.

Alemania estaba llena de patriotas resentidos por haber perdido la
Primera Guerra Mundial y por las condiciones durisimas impuestas por
Francia con animo vindictivo en el tratado de Versalles. Ademas, en la
posguerra la vida era dura para todos, y muchos miraban con envidia no
disimulada a los profesionales y hombres de negocios judios que, por su
trabajo y teson, habian conseguido el éxito. Los pequefios burgueses
tradicionalistas estaban espantados ante lo que consideraban decadencia de
los valores religiosos, politicos e incluso estéticos. Si los ilustrados habian
despreciado a los judios como sucios, incultos, fracasados y de ideas
anticuadas, ahora los conservadores los odiaban por exitosos, demasiado
modernos, avanzados y racionales, por revolucionarios y vanguardistas. En
efecto, el propio Karl Marx (1818-1883) habia sido un judio. Ferdinand
Lassalle (1825-1864), fundador del partido socialdemodcrata aleman, habia
sido judio. Rosa Luxemburg (1870-1919), otra judia, ayud6 a fundar los
espartaquistas, predecesores del Partido Comunista. El gran lider
revolucionario soviético Lev Trotski era judio. El revolucionario hungaro
Bela Kun era judio. Los judios aparecian implicados en todas las
revoluciones, y mucha gente los consideraba peligrosos, corrosivos,
progresistas, apatridas y cosmopolitas.

Todo tipo de ideas novedosas procedian de judios, como Freud y
Einstein. Los brillantes artistas judios de vanguardia estaban transformando
todas las reglas del arte. El musico Arnold Schonberg (1874-1951)
introducia la musica dodecafonica. Su precursor austriaco Gustav Mahler
(1860-1911) tuvo que convertirse al catolicismo para poder ser nombrado
en 1897 director de la Opera de Viena. La escritora Gertrude Stein (una
americana en Paris), judia, amiga de Picasso y Matisse, representaba ese
mundo nuevo que los conservadores odiaban. La clase media tradicionalista
miraba con disgusto los nuevos desarrollos. Los nazis, expresando esa
indignacion ante el arte moderno, declararon la guerra al «arte degenerado»
(entartete Kurtst), culpa de los judios, y trataron de «limpiar» los museos
alemanes de las obras de artistas «decadentes» como Picasso, Matisse o
Cézanne. Joseph Goebbels, el ministro de propaganda nazi, ordend quemar



en hogueras los libros de Einstein, Freud, Zola, Thomas Mann y Heinrich
Heine, entre otros.



Hitler, los nazis y la Shoa

Adolf Hitler (1889-1945) naci6 cerca de la frontera entre Austria y
Baviera como hijo de un funcionario de aduanas. Con 16 afios no logro
aprobar el examen escolar. Queria ser artista y se presentd dos veces a las
pruebas de admision de la Academia de Bellas Artes de Viena, pero nunca
logrd superarlas. A los 19 afios, huérfano de ambos padres, se instalo en la
ciudad, donde compens6 su fracaso escolar y laboral con un ardiente interés
por la politica. Leia todo tipo de panfletos confusos, que se tragaba con su
tipica ausencia de sentido critico. Desde el principio se forjo una rigida
vision del mundo, basada en diversos odios y prejuicios: «Sali de Viena
como antisemita absoluto, enemigo mortal del marxismo y pan-aleméan en
mi manera de pensar» (como escribiria ¢l mismo en la carcel en 1924, en su
unico escrito, Mein Kampf, Mi lucha). Estaba convencido de que las masas
eran estipidas, maleables y faciles de manipular. El éxito sélo puede venir
del combate decidido y sin escripulos: «La tnica forma de alcanzar una
meta es mediante la fuerza creadora y la brutalidad». Participé como
voluntario del ejército durante la Primera Guerra Mundial. En 1919 se afilio
al Partido Aleman de los Trabajadores, del que dos afios mas tarde ya era el
jefe indiscutible. Asi, Hitler dominé desde el principio con mano de hierro
el desarrollo del Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei (NSDAP,
Partido Nacional Socialista Aleman de los Trabajadores, es decir, el partido
nazi), que reunia a todo tipo de frustrados, resentidos, matones y
antisemitas en una estructura disciplinada y militarmente organizada.
Ademas, Hitler tenia sentido de la escenografia y llen6 su partido de
simbolos, estandartes y banderas. Hitler y sus seguidores glorificaban la
fuerza bruta y desde el principio trataron de dar un golpe de Estado, pero su



puesta en practica fracasé en 1924. Su partido fue prohibido y Hitler tuvo
que pasar un afio en la cércel. A la salida, volvio a refundar la NSDAP. En
1926 nombr6 a Joseph Goebbels como su lugarteniente en Berlin con el
objetivo de alcanzar el poder a toda costa.

Hitler y sus seguidores estaban empapados de irracionalidad. Hitler y
Goebbels no trataban de convencer ni argumentar, sino de crear una
atmosfera emocional cargada, donde la musica, las banderas, las antorchas,
los gritos y los esloganes, repetidos hasta la saciedad, no dejaban hueco
alguno para pensar o razonar. El antisemitismo visceral se articulaba en una
serie de frases carentes de sentido. Los nazis no sabian nada de biologia,
pero se les llenaba la boca con palabras como «raza» y «sangre». El mundo
se dividiria en razas. La «raza» aria o alemana seria la superior. La «raza»
eslava seria inferior y deberia ser colonizada. La «raza» judia seria la mas
inferior de todas, y no se pregunte por qué. Con el gran éxito intelectual,
artistico, profesional y econdmico que estaban teniendo muchos judios
alemanes, no tenia ningun sentido decir que fuesen inferiores. Pero habia
que considerarlos inferiores porque si, porque lo decia Hitler, porque tenian
mala «sangre». En realidad, y segun los nazis, todos los problemas de
Alemania se debian a los judios, que habrian traicionado a Alemania
durante la Primera Guerra Mundial (lo que era falso), y que estarian
tratando de manchar la buena sangre alemana con la mala sangre judia.
Todo este galimatias ininteligible iria in crescendo.

En enero de 1933 Hitler fue nombrado canciller y, tras unas elecciones
en las que la NSDAP consiguio el 44% de los votos, el Parlamento, los
municipios, las regiones y las otras instituciones del Estado fueron
suspendidas. En agosto, Hitler fue nombrado jefe del Estado, jefe del
ejército, Fiihrer (caudillo) y Reichskanzler (canciller imperial). Ademas,
seguia siendo el jefe absoluto del partido unico, la NSDAP, y de sus
instituciones paramilitares y parapoliciales, como las SS.

Desde ese momento, el odio paranoico de Hitler contra los judios iria
desplegandose implacablemente. Ya en 1933 se decreto el boicot de todos
los comercios judios. En 1935, mediante una «ley de proteccion de la
sangre», se prohibid bajo penas severas el matrimonio y cualquier tipo de
relacion sexual entre judios y no judios. Al mismo tiempo, otra «ley de



ciudadania» excluia a los judios de la ciudadania alemana, aunque seguian
estando sometidos al Estado aleman. El gobierno imprimia continuamente
millones de panfletos y carteles antisemitas, que se repartian en calles y
escuelas y que representaban a los judios como seres repulsivos y
malvados. En 1937 los empresarios judios vieron sus bienes confiscados o
fueron obligados a vender sus empresas muy por debajo de su valor a
nuevos duefios «arios» indicados por los nazis. En noviembre de 1938 tuvo
lugar la Kristalnacht (noche de cristal): en toda Alemania, patrullas
organizadas de matones de las SS y similares rompieron los vidrios y
saquearon las casas y tiendas de judios e incendiaron sus escuelas y
sinagogas. Se les prohibid ejercer los mas diversos oficios y profesiones,
desde el comercio hasta la veterinaria, volviéndose asi a las mas oscuras
épocas medievales. Se prohibia a los judios tener propiedades, acudir a
mercados o ferias, entrar en cines, teatros y salas de concierto, se les
prohibia usar trenes y autobuses, conducir vehiculos e incluso «pisar el
bosque alemany.

Desde el inicio de la Segunda Guerra Mundial, la situacion de los judios
se hizo ain peor. En julio de 1941 Goring, siguiendo instrucciones de
Hitler, orden6 a Heydrich «que tomara todas las medidas necesarias [...]
para la solucidon final de la cuestion judia en toda la Europa bajo la
influencia alemana». Poco después, los judios fueron obligados a llevar
siempre la «estrella de David» (amarilla y de seis puntas). En otofio de
1941, los judios empezaron a ser deportados a campos de concentracion en
Polonia. En 1943 la mitad de los judios del gueto de Varsovia (la otra mitad
ya habian sido deportados) se levantaron contra el exterminio, por primera
vez desde la antigiiedad, pero no les sirvidé de nada. El gueto y sus
habitantes fueron reducidos a polvo. La deportacion a los campos de
concentracion de seis millones de judios de Alemania, Holanda, Polonia,
URSS, Checoslovaquia, Hungria y otros paises continu6 hasta el final de la
guerra. Una gran parte se morian por el camino. Otros muchos eran
matados a tiros. En los campos de concentracion mas grandes (como
Auschwitz, el mayor de todos), los judios eran introducidos por tandas en
las camaras de gas, donde morian ahogados en gas venenoso, como el que
emiten los tubos de escape de los motores diésel. Tras media hora, los



cadaveres se llevaban en camiones a los hornos crematorios, tras retirar los
dientes de oro e incluso el pelo de las mujeres, por si tenia algiin valor. Los
propios prisioneros judios tenian que realizar estos «trabajosy», vigilados y
dirigidos siempre por los miembros de las SS, responsables de toda la
operacion.

Parece mentira que algo asi pudiera ocurrir en un viejo y culto pais
europeo, pero ocurrio. Los soldados alemanes que salian a matar y morir en
la Segunda Guerra Mundial llevaban todos en la mochila una antologia de
Nietzsche, titulada Schwert des Geistes: Worte fiir den deutschen Kampfer
und Soldaten (Espada del espiritu: Palabras para el combatiente y soldado
aleman). Obviamente no se puede acusar a Nietzsche de nazi (ni siquiera
era antisemita), pero su canto a la irracionalidad y a la brutalidad despejaba
el camino a la ideologia nazi. Distinto es el caso de Martin Heidegger, nazi
con carn¢. Una de las primeras cosas que hicieron los nazis en cuanto
conquistaron el poder, en 1933, fue nombrar a Heidegger rector de la
Universidad de Freiburg, donde acudia a clase con el uniforme y correaje
del partido para animar a los estudiantes a entregar su vida al servicio
militar. Su pensamiento irracional, oscurantista y lleno de frases sin sentido
habia preparado el terreno a la ideologia nazi, aunque no fuera mas que
eliminando cualquier atisbo de sentido critico entre sus lectores.

El exterminio de la mitad de los judios del mundo y de la gran mayoria
de los judios de Europa representd una enorme tragedia, la Shod. La palabra
hebrea shoa significa «catastrofe», «devastacion», y es la palabra que los
judios suelen usar para referirse a la gran operacion de exterminio
emprendida por los nazis y que también es conocida como el holocausto. La
palabra «holocausto» viene del griego holokauston, que significa «sacrificio
completo por el fuego».



Sionismo y Estado de Israel

La palabra «sionismo» viene de Sion, nombre de una colina de
Jerusalén donde se supone que estaba el palacio de David y el templo de
Salomon. El nombre de Sion se aplica también poéticamente a la totalidad
de Palestina y al pueblo israelita entero. El sionismo es el movimiento
tendente a fundar un hogar nacional para los judios en Palestina. Los
pogromos de judios que tuvieron lugar en Rusia a finales del siglo Xix
provocaron una primera ola de emigraciones de judios. En 1882 grupos de
jovenes judios que se autotitulaban Hoveve-Zion (amantes de Sion)
formaron un movimiento para promover la emigracion a Palestina,
conocido como el sionismo practico. El sionismo politico fue fundado por
Herzl, bajo los efectos de la gran conmocioén que produjo el fracaso de la
emancipacion en Rusia y las nuevas matanzas y persecuciones de judios
que alli tenian lugar.

Theodor Herzl (1860-1904) nacié en Budapest. Fue un periodista y
dramaturgo austriaco y fundé el movimiento sionista, que aspiraba a
establecer un hogar nacional para los judios en Palestina. Herzl estaba
preocupado por el antisemitismo en Europa, especialmente tras el affaire
Dreyfus en Francia, que ¢l cubri6 como periodista en 1894. Pensaba que a
pesar del éxito del movimiento emancipatorio y de que los judios tenian
ahora la misma libertad politica que los demas, sin embargo no habian
logrado la igualdad social y econdomica. Asi concibi6 la idea de reunir a los
judios en un solo pais que les perteneciese a ellos, un hogar nacional judio.
Fundo el sionismo politico, que buscaba el reconocimiento internacional del
derecho de los judios a fundar un hogar nacional en Palestina. En 1896
publico Der Judenstaat (El Estado judio). Atrajo a muchos seguidores y



establecid contactos con lideres de varios paises. Herzl organizo el sionismo
politico, y celebrd y presidio su primer congreso en Basilea en 1897. Las
noticias de los pogromos que llegaban de Rusia conferian nueva urgencia al
proyecto. En 1901 Gran Bretafia ofrecié a los judios tierras en Africa
Oriental, en concreto en Uganda, lo que gener6 una gran disputa, que
perjudico a la salud de Herzl. Los sionistas decidieron que el Unico
territorio aceptable para ellos era Palestina, la tierra prometida por Yahve a
sus ancestros. Sin embargo, los judios mas religiosos se oponian al
sionismo; unos, porque creian que habia que esperar a que Dios restaurase
Israel a través del mesias; otros, porque pensaban que el judaismo era una
religidén, no una nacion.

El sionismo practico fue preponderante hasta la Primera Guerra
Mundial. Tras ella, el sionismo politico logr6é ser reconocido por Gran
Bretafa, que habia obtenido el mandato de administrar las tierras arabes de
Oriente Medio separadas del Imperio Turco tras su colapso, incluida
Palestina.

Chaim Weizmann (1874-1952) naci6 en Motol, Rusia, y fue educado en
Suiza y Alemania. Ensefio quimica en la Universidad de Manchester,
Inglaterra. Descubri6 un método mas eficiente de producir acetona y
alcohol butilico para explosivos, lo que ayudd al ejército britdnico. El
cientifico Weizmann persuadié al gobierno britanico a hacer la declaracion
de Balfour en 1917, que apoyaba la creacion de un hogar nacional judio en
Palestina. La declaracion de Balfour tom¢ la forma de una carta de Arthur J.
Balfour, ministro de Asuntos Exteriores en 1917, a lord Rothschild:

lengo el placer de comunicarle, de parte del Gobierno de su
Majestad, la siguiente declaracion de simpatia por las aspiraciones
sionistas, que ha sido sometida y aprobada por el gabinete.

El Gobierno de su Majestad ve con buenos ojos el
establecimiento en Palestina de un hogar nacional para el pueblo
judio, y usara sus mejores esfuerzos para facilitar la consecucion de
este objetivo, en el buen entendido de que no se hara nada que
perjudique a los derechos civiles y religiosos de las comunidades no



judias existentes en Palestina o a los derechos y estatuto politico de
los judios en cualquier otro pais.

Le agradeceria que dé a conocer esta declaracion a la
Federacion Sionista.

Weizmann encabezé la delegacion judia en la Conferencia de Paz de
Paris de 1919, y alli influyé para que la Liga de Naciones asignase el
Mandato sobre Palestina a Gran Bretafia. La declaracion de Balfour se
incluy6 en el Mandato Britanico para Oriente Medio de 1920. El mando
britanico reconocio a la Agencia Judia como la representacion legitima de
los judios en Palestina. La Agencia animaba a los judios a establecerse en
Palestina y creaba instituciones economicas y culturales para ellos. A los
arabes no les gustaba la idea y se opusieron por las armas a los judios. Entre
1920 y 1931 y entre 1935 y 1948, Weizmann estuvo al frente de la
Organizacion Sionista Mundial. En 1948 fue elegido primer presidente de
Israel, cargo que ocup6 hasta su muerte. El movimiento sionista apoya al
Estado de Israel y sirve de puente cultural entre los israelitas y los judios de
la diaspora.

En 1939, cuando mas necesitaban los judios un hogar en que refugiarse
de la persecucion nazi, los ingleses, a fin de congraciarse con los arabes y
ganarse su apoyo en la guerra, restringieron severamente la inmigracion
judia a Palestina. Tras la guerra y la Shod, los judios exigian seguir
emigrando a Israel. Los britanicos se desentendieron y pusieron el asunto en
manos de la ONU, que en 1947 aprobo la particion de Palestina en un
Estado judio y otro arabe. Los sionistas proclamaron el Estado de Israel en
1948, con el apoyo de americanos y rusos y la autorizacion de las Naciones
Unidas. Los estados arabes lo atacaron inmediatamente, iniciandose una
larga serie de guerras y conflictos. En 1956 tuvo lugar una guerra entre
Israel y Egipto. En 1967 tuvo lugar la guerra de los Seis Dias, en que Israel
derrot6 decisivamente la agresion combinada de los ejércitos arabes,
ocupando de paso toda Palestina y la peninsula del Sinai. En 1973 Egipto
hizo un ultimo intento de vencer militarmente a Israel, atacandolo por
sorpresa en la festividad religiosa judia del Yom Kippur. Tras su nueva
derrota, Egipto renunci6 a la guerra. El presidente Sadat viajo a Jerusalén



en 1977, firmo la paz con Israel en 1979 y obtuvo la retirada de Israel de la
peninsula del Sinai. En 2005 Israel se retird voluntariamente de la franja de
Gaza.



Nacionalismo y cosmopolitismo

El nacionalismo y la dispersion cosmopolita constituyen los dos
modelos paradigmaticos y extremos de posible organizacion de los grupos
étnicos a escala planetaria. Ambos han sido inventados y ensayados por los
judios. Considerado como una teoria del orden politico mundial, el
nacionalismo postula el establecimiento de una correspondencia biunivoca
entre etnias y territorios. Cada etnia o nacion debe tener un territorio bien
delimitado sobre el que edificar su propio Estado nacional. Y cada territorio
del planeta debe estar asignado a una etnia determinada, como solar de su
cultura y escenario de su destino.

Los judios fueron los inventores del nacionalismo avant la lettre. Como
ya vimos en el capitulo 2, superaron el trauma del exilio en Babilonia,
interpretindolo como castigo de Yahvé (elevado de su rango previo de dios
local al de dios universal), y concibiéndose a si mismos como pueblo
elegido por Yahvé: «Seré¢is entre todos los pueblos mi propiedad particular;
porque mia es toda la tierra, mas vosotros constituiréis para mi un reino de
sacerdotes y una nacion santay.

El pueblo de Israel habia concluido un pacto con Yahvé: ellos le
obedecerian incondicionalmente, se cortarian el prepucio y no aceptarian
ningin otro dios. Yahvé, a cambio, no prometié a los judios el cielo ni la
inmortalidad, sino solo la tierra, la tierra prometida, el pais de Canaan (una
tierra pedregosa, sin agua y sin petrdleo; de haberlos querido bien, les
habria prometido Francia o Iraq, o al menos Uganda, pero no la polvorienta
Palestina). Con ello quedaba claro qué habia que hacer y donde habia que
hacerlo. Acabado el exilio, el lider judio Ezra establecid en Jerusalén una
teocracia nacionalista y siguid una politica de homogenizacion cultural



forzosa. Prohibi6 (dos milenios y medio antes de Hitler) los matrimonios
mixtos entre judios y no judios, y traté por todos los medios de aislar a los
judios de los demas pueblos. El nacionalismo trata de convertir cada pais en
un gueto. El primer gueto judio lo crearon Ezra y Nehemia en Palestina. El
ultimo gueto judio lo ha creado el Estado de Israel, con muralla incluida.

En la ¢época helenistica las querellas entre judios nacionalistas y
cosmopolitas acabaron provocando la intervencion de la monarquia
seléucida y la rebelion de Matatias y su hijo Judas Macabeo. Al frente de
una guerrilla integrista, los macabeos derrotaron a los judios helenizados y
a las tropas seléucidas, lo que finalmente condujo a la independencia de
Israel bajo el reino de los Hasmoneos, que impusieron los valores y las
practicas de la ortodoxia judaica no s6lo a los propios judios, sino también a
los idumeos y galileos, obligados a adoptar su religion.

El Imperio Romano, respetuoso de las creencias y costumbres de todas
las etnias, habia establecido la paz, la comunicacion y el orden en todo el
Mediterraneo, pero, como ya vimos en el capitulo 4, los zelotes o fanaticos
judios, que se negaban a permitir otros cultos que el de Yahvé en la tierra de
Canaan y atizaban la violencia intercomunal, se rebelaron contra Roma en
un sangriento y absurdo levantamiento, que acabd en el 70, cuando Tito
entrd en Jerusalén y arras6 el segundo templo, que ya nunca mas seria
reconstruido. El fanatismo nacionalista no decay6, avivado por las visiones
apocalipticas de los espiritus calenturientos, que anunciaban la inminente
llegada del mesias. En 130 el emperador Adriano prohibi6 la castracion, la
mutilacion y la circuncision, como practicas barbaras, lo cual provoco poco
después la nueva y suicida rebelion del presunto mesias Bar Kojbd,
aplastada decisivamente por Roma, que incluso borrdé del mapa el nombre
de Judea, llamada ahora Syria Palestina, y convirtié a Jerusalén en una
colonia romana vedada a los judios.

A través de la historia se observa una indudable ambigiiedad de los
judios respecto a la tierra prometida. Ningun otro pueblo ha mantenido un
apego tan profundo, emocional y continuo durante tanto tiempo hacia un
territorio determinado como los judios hacia el pais de Canaan. Pero ninglin
otro pueblo ha manifestado una tendencia tan persistente a emigrar y
establecer comunidades lejos de su patria. Ya en la época helenistica y



romana s6lo una minoria de judios vivia en Israel. Las comunidades judias
se extendian por todo el Mediterraneo y el Oriente Medio, siendo la maés
populosa, rica y culta la de Alejandria. Durante la Edad Media los judios
vivian dispersos por todo el mundo cristiano e isldmico, alcanzando en
Espana su méximo esplendor. En los periodos de paz y tolerancia, las
comunidades judias florecian. Pero repetidas olas de antisemitismo,
atizadas por el fanatismo cristiano, la envidia y el odio irracional,
provocaron incontables matanzas, extorsiones y expulsiones.

A principios de la Edad Moderna los judios fueron expulsados de
Espafia y encerrados en guetos en Italia, ademas de seguir sometidos a todo
tipo de discriminaciones y humillaciones. La Ilustracion cuestiond este
estado de cosas, y a partir de Napoledon se inicid en todas partes la
emancipacion de los judios. De ser una diaspora oprimida y encerrada en
guetos, los judios pasaron a constituir una diaspora floreciente, el fermento
intelectual y la levadura econdmica de los paises mas avanzados. Ademas,
su dispersion cosmopolita y las relaciones de confianza y parentesco que
mantenian con los judios de otros paises les conferian una indudable ventaja
a la hora de desarrollar el comercio internacional. Estaban mejor preparados
que nadie para aprovechar la globalizacion economica y cultural que
acabaria llegando con el progreso de las comunicaciones.

La pugna secular entre judaismo universalista y ortodoxia nacionalista
parecia decantarse a favor del primero en el siglo XiX y principios del xX.
En condiciones de libertad y tolerancia, la didspora era la situacion ideal, y
nadie echaba en falta la arida y pedregosa tierra prometida. La didspora
cosmopolita es la situacion natural de cualquier grupo étnico en un mundo
libre y bien comunicado. Los chinos de la didspora viven mucho mejor que
los que se han quedado en China. Y su caso, como el de los judios, muestra
que la diaspora es compatible con la preservacion de una cultura nacional
sobre bases no territoriales. La vitalidad de los Estados Unidos tiene mucho
que ver con su condicion de pais de didsporas diversas.

Solo el aislamiento impuesto por una pared adiabatica impide que el
calor se difunda. Solo los compartimentos estancos impiden que los
diversos liquidos se entremezclen. Y sélo el aislamiento, la distancia, las
murallas materiales, las barreras convencionales, las fronteras cerradas, las



aduanas y las policias impiden que todas las etnias se desparramen por
todos los paises, como el aceite una vez salido de la botella. Algo parecido
al segundo principio de la termodindmica apunta hacia una mayor mezcla y
pluralismo por todo el planeta, siempre que aumente la facilidad de
comunicacion y transporte. A la larga, en la aldea global las fronteras no
pueden por menos de desaparecer. Los humanes son animales, no plantas;
tienen patas, no raices. Si no se les ata, se dispersan, siguiendo los caminos
de la oportunidad, el interés y la curiosidad. El futuro es de las diasporas. Y
de ese futuro los judios han sido los adelantados. De ese ensayo general
todos podemos aprender.

La didspora acabd tragicamente en varios lugares. Los pogromos de
Rusia y Europa Oriental, junto con la ola roméntica nacionalista, hicieron
surgir el sionismo. La Shod, el holocausto de los judios centroeuropeos a
manos de los nazis, le dio el impulso definitivo. Por desgracia para todos,
las circunstancias historicas impidieron a los judios tomar el atajo historico
de pasar de ser una didspora perseguida a ser una diaspora libre y prospera,
vanguardia, levadura y anuncio de un mundo por venir. Tuvieron que pasar
por el aro de ser un pueblo vulgar, como los demas, con su Estado nacional
y todo. Y por ello tuvieron que pagar un precio.

Para los judios que vivian en peligro o postracion en los paises de la
diaspora oprimida, el Estado de Israel ha sido una tabla de salvacion, como
mostro, por ejemplo, el caso de los felachas de Etiopia. Pero para los que
vivian en la diaspora prospera y liberal (en América, Francia, Inglaterra,
etc.) la emigracion a Israel ha representado un sacrificio personal y una gran
renuncia. Los israelitas tienen una vida dura. Trabajan mucho, ganan
relativamente poco, pagan enormes impuestos (el 50% de impuesto sobre la
renta, de promedio), han de hacer un servicio militar obligatorio muy largo
(tres afios los hombres; dos las mujeres), viven peligrosamente e incluso
tienen mala conciencia respecto a los palestinos. En los kibbutzim (la Gnica
implementacion exitosa del comunismo que ha habido en el mundo) labran
un suelo ingrato con una austeridad y entrega mas admirables que
envidiables. En general, es muchisimo mas coémodo ser judio en Boston que
en Tel Aviv.



Con la creacion del Estado de Israel se han cumplido las promesas de
Yahvé, y se han realizado milagros como el cultivo del desierto o la
resurreccion de la lengua hebrea. Nadie puede negar a los judios el derecho
a tener su propio Estado nacional, como los demads. Pero, aun dejando de
lado el problema palestino, no es obvio que esa vulgaridad sea lo mejor que
los judios puedan ofrecer al mundo, o a si mismos. Son la sal de la Tierra,
pero concentrar toda la sal en el mismo sitio estropea cualquier plato.



La lengua de los judios

Antes del exilio en Babilonia, los judios hablaban hebreo, lengua en la
que recogieron sus leyendas ancestrales y sus primeros recuerdos historicos.
La Biblia esta escrita sobre todo en hebreo, aunque varias partes de los
ultimos libros estan en arameo. También la Gemara del Talmud esta escrita
en arameo, asi como la famosa obra cabalistica Zohar. El arameo era la
lingua franca de los clanes semiticos del Oriente Medio (asurios,
babilonios, hebreos). Su sistema de escritura, basado en un alfabeto
sencillo, era mas facil de manejar que las escrituras alternativas, lo que le
conferia clara ventaja como lengua de las burocracias imperiales. Fue la
lengua de comunicacion de los imperios asurio, babilonico y persa. Tanto el
hebreo como el arameo, el arabe o el fenicio, son lenguas semiticas
occidentales, relativamente parecidas.

El arameo comenzo a hablarse hacia el -900 y fue extendiéndose
rapidamente. En el Imperio Babilonico (-626 a -539) ya era la lengua
estandar y oficial. Durante el exilio en Babilonia, los judios aprendieron el
arameo. El pueblo de Palestina fue abandonando el hebreo y adoptando el
arameo desde -500, aproximadamente. Jests y sus discipulos hablaban en
arameo. Desde -330 en las ciudades de la costa se fue imponiendo el griego,
pero el arameo seguia siendo la /ingua franca de los semitas. Esta situacion
se mantuvo hasta el siglo vu, en que el arameo fue suplantado por el arabe.

Los judios siempre habian sabido adaptarse a las nuevas tendencias. De
hecho, desde el exilio en Babilonia habian olvidado el hebreo, y habian
adoptado para sus escritos sucesivamente la lengua cosmopolita de cada
momento: el arameo, el griego, el arabe, el latin, el aleman y el inglés. Filon
escribia en griego; Maimonides, en arabe; Spinoza, en latin; Einstein, en



aleman. Incluso la masa de judios no intelectuales habia adoptado el griego,
el arabe, el espafiol (ladino) y el aleman (yidish) como lengua cotidiana.

El hebreo siempre se habia conservado como lengua litirgica entre los
rabinos, pero llevaba casi dos mil afios sin hablarse como lengua viva. Era
una lengua muerta, como el sanscrito entre los brahmanes de la India o el
latin en el catolicismo preconciliar. Fuera del contexto litargico, los judios
de la diaspora hablaban la lengua del pais que habitaban o bien un dialecto
de ¢ésta peculiar de los judios y con algunos hebraismos, como el yidish
(dialecto del aleman hablado por los judios centroeuropeos o ashkenazim),
el ladino (dialecto del espafiol hablado por los sefardies o sefaradim) o el
mughrabi (dialecto del arabe con mezcla de hebreo y de francés). Uno de
los logros mas sorprendentes del sionismo ha sido el resurgimiento de la
lengua y literatura hebreas, tras un paréntesis de 2500 afios. El movimiento
sionista decidid resucitar el hebreo como lengua de comunicacion entre los
diversos grupos de emigrantes judios que llegaban a Israel hablando
lenguas distintas.

La resurreccion del hebreo fue en gran parte obra de un solo hombre,
Eliezer Ben-Yehuda (1858-1922). Nacido en Lituania, a los diecisiete afios
tuvo una revelacion: habia que restaurar la nacion judia en su solar ancestral
y habia que resucitar su antigua lengua hebrea. Ben-Yehuda emigro a
Palestina a los veintitrés anos, en 1881. Con determinacion fanatica e
inquebrantable, se embarco en una larga campaia para restaurar el hebreo
como lengua viva, que se pudiera usar tanto en la calle como en el mercado
o la familia, y no solo en la sinagoga. En cuanto lleg6 a Jaffa, informo a su
recién casada mujer de que a partir de ese momento sélo conversarian en
hebreo. Decidid criar y hablar s6lo en hebreo a sus hijos, lo que les hizo
sufrir mucho, pues nadie lo hablaba, ya que era todavia una lengua muerta.
Su hijo Ben-Sion (alias Itamar Ben-Avi) fue el primer nifio moderno criado
en hebreo como lengua materna. Pero la lengua resucitdé en su cerebro y
ahora es la lengua viva y materna de los israelies. Los judios ortodoxos de
Jerusalén no estaban de acuerdo con el uso civil y politico de la lengua
sagrada, y pronunciaron un jérem (excomunion) contra Ben-Yehuda.
Incluso hoy en dia los ashkenazim ultraortodoxos siguen hablando en yidish
y reservan el hebreo para los usos religiosos. Pero poco a poco, el hebreo



fue siendo adoptado primero por las escuelas judias y luego por el Estado
de Israel. Eliezer Ben-Yehuda fund6 en 1890 la Academia de la Lengua
Hebrea, escribid el monumental Diccionario de hebreo antiguo y moderno
e introdujo miles de neologismos hebreos para facilitar la comunicacion.
Muchos de ellos se han mantenido; otros no. En cualquier caso, el hebreo es
ahora una lengua viva, que evoluciona como las demas.

En las escuelas de Israel el hebreo es obligatorio para los arabes, pero el
arabe ya no es obligatorio para los hebreos; el inglés es obligatorio para
todos. Con la creacion del Estado de Israel se han realizado «milagros»
como la irrigacion del desierto y la derrota militar de enemigos mucho mas
grandes y poderosos, pero nada iguala al prodigio taumatargico de la
resurreccion de una lengua que llevaba dos mil quinientos afios muerta.



Einstein como judio

(Qué significa ser judio en el siglo xx (o en el xx1)? Significa muchas
cosas distintas, pues los judios constituyen un grupo muy heteroclito. Desde
la emancipacion de los judios a lo largo del siglo x1X, muchos judios (los
llamados reformados o liberales) eligieron salir del gueto, integrarse en la
cultura universal y vivir como los demas, aunque con frecuencia con una
mayor motivacion para el trabajo, sobre todo intelectual, y una notable
conciencia moral. Estos judios eran mayoria en Europa Occidental y
Norteamérica, y siguen siendo mayoria en el Estado de Israel. A ellos se
deben todas las contribuciones de los judios al mundo moderno. Otros
judios, los llamados ortodoxos o piadosos (jasidim), prefirieron seguir
voluntariamente en el gueto, dedicados a lavar el cerebro de sus hijos y el
propio con la constante repeticion de los textos y las practicas religiosas
tradicionales. En el Estado de Israel los ultraortodoxos son llamados
haredim (temerosos de Dios). Viven aislados en sus propios barrios
separados, como el famoso de Mea Shearim, en Jerusalén occidental. Sus
figuras son inconfundibles. Los hombres llevan faldas, levitas y mangas
negras y largas que tapan cada centimetro de piel y desdibujan la forma del
cuerpo, asi como anchos sombreros negros; ademas llevan gafas gruesas y
van fumando; se dejan tirabuzones en las patillas. Las mujeres se cubren el
cabello, para no incitar al adulterio; muchas se lo rapan al cero y se lo
cubren con una peluca. En conjunto, tienen un aspecto mas bien ridiculo y
poco atractivo. Gozan de diversos privilegios: no pagan impuestos ni hacen
la mili. Educan a sus hijos en sus propias yeshivot o escuelas religiosas,
donde no aprenden ciencias ni inglés, sino solo la Biblia (como los
fundamentalistas islamicos el Qur’an). Con el cerebro bien lavado por esa



formacion, los haredim dedican el resto de su vida al estudio de la Tora,
bajo la direccion de sus rabinos, y al cumplimiento escrupuloso y puntilloso
de la Halaja (normas tradicionales). También incordian a los demas,
exigiendo, por ejemplo, que toda actividad se paralice durante el shabbat.
Su contribucién a la cultura universal es nula. La mayoria de los israelies
los miran con desdén e irritacion, pero sus pequefios partidos politicos
tienen los votos que faltan a los grandes, lo que les da un poder politico
exagerado.

El judio mas famoso del siglo xx ha sido sin duda Albert Einstein
(1879-1955). En realidad, ha sido también el hombre més famoso del siglo
XX, s1 hemos de creer a los lectores de la revista 7ime en todo el mundo, que
lo eligieron por amplio margen como el hombre del siglo. Einstein naci6 y
se crid en el seno de una familia judia liberal, bien avenida e industriosa, de
pequetios empresarios eléctricos. Los Einstein eran un poco forasteros en su
propia tierra, judios en Alemania, pero eran tolerantes y escépticos respecto
a su religion judia, que no se tomaban en serio y cuyos ritos no practicaban.
A la edad de once afos, Einstein aprendio los elementos del judaismo de un
pariente y recibid educacion religiosa en el colegio (el Luitpold
Gymnasium), lo que provoco en ¢l una fase de religiosidad ortodoxa, que
no dur6 mucho. «La lectura de libros de divulgacion cientifica me
convencio6 pronto de que las historias de la Biblia no podian ser ciertas»?°l.
De hecho, Einstein no recibid la bar mitzva, la confirmacién religiosa que
marca la entrada del muchacho judio de trece afios en la comunidad, lo cual
es sintoma de gran desinteres por la religion. A pesar de todo, su condicion
de judio fue uno de los factores que dificulté su busqueda de un empleo
académico, incluso después de sus sensacionales contribuciones de 1905.

Einstein adquirid conciencia de su judaismo como reaccion al
antisemitismo. «Cuando llegué a Alemania hace quince anos, descubri por
primera vez que era judio»[2 1 escribio en 1929. Incluso apoyo el programa
sionista de Herzl, que mas bien iba contra sus convinciones universalistas:

Si no estuviéramos obligados a vivir entre gente intolerante,
estrecha de miras y violenta, yo seria el primero en rechazar
cualquier nacionalismo a favor de la humanidad universal.



En 1921 viaj6 a Nueva York con Chaim Weizmann para recaudar
fondos para el Fondo Nacional Judio y la Universidad Hebrea de Jerusalén.
Tras la creacion del Estado de Israel en 1948, Weizmann fue elegido como
su primer presidente. A la muerte de Weizmann en 1952, el primer ministro,
David Ben-Gurion, ofrecid a Einstein la presidencia de Israel, cosa que éste
rechazd, pues no tenia tiempo para nada excepto la ciencia. De todos
modos, fue la unica vez que la presidencia de Israel ha sido ofrecida a
alguien como un regalo, y ello muestra el prestigio incomparable de que
Einstein gozaba entre los judios (y no so6lo entre ellos).

La religiosidad de Einstein era profunda e interesante, pero apartada de
cualquier ortodoxia o tradiciéon. La expuso en una serie de articulos y
entrevistas de los afos treinta. La suya era una «religién cosmica», como la
de Spinoza, que identificaba a Dios con la naturaleza. Einstein distinguia
esa auténtica religion cosmica de la religion supersticiosa, basada en el
miedo y en la creencia en un Dios personal que se preocupa por nosotros y
en el que podemos influir mediante oraciones y ritos.

En el hombre primitivo es el miedo lo que despierta emociones
religiosas [...]. En este estadio [...] la mente humana crea seres
ilusorios mas o menos analogos a ella misma y de cuyos deseos y
acciones dependen las cosas que nos aterrorizan. Uno trata de

ganarse el favor de esos seres!??. ..

Con esta «religion del miedo», estabilizada y mantenida «por una casta
sacerdotal», Einstein no quiere tener nada que ver.

Entre la auténtica religiosidad, la cosmica, y la ciencia no solo no hay
oposicion alguna, sino que la primera es el motor de la segunda. La
religiosidad de Einstein estaba basada en el intento de comprension del
universo y en la admiracion e identificacion emocional con él.

Este conocimiento y esta emocion constituyen la verdadera
religiosidad; en este sentido, y s6lo en este sentido, yo soy un
hombre profundamente religioso. No puedo concebir a un Dios que



premia o castiga a sus criaturas o que posee una voluntad como la
nuestra. Tampoco puedo concebir a un individuo que sobrevive a su
muerte fisica [...]. El individuo siente la futilidad de los deseos y
fines humanos y el orden sublime y maravilloso que se revelan en la
naturaleza y en el mundo del pensamiento (...) quiere experienciar
el Universo como un todo tnico y lleno de significado.

Einstein atribuye esta religiosidad a Democrito, Buda, San Francisco de
Asis y Spinoza, asi como a los cientificos creativos. En efecto, «El
sentimiento religioso cdsmico es el motivo mas poderoso y mas noble de la
investigacion cientifica», el que habia inspirado a Kepler y Newton y seguia
inspirando al mismo Einstein. «Como se ha dicho, y no sin razon, en esta
época materialista nuestra los trabajadores cientificos serios son la Unica

gente profundamente religiosa.»[].



Esplendor intelectual

A pesar del horror de la Shod, el siglo xx ha sido el siglo del gran
esplendor intelectual de los judios. Como ya hemos indicado, s6lo los
judios liberales o reformados, con la mente libre de ataduras ortodoxas, han
hecho contribuciones a la cultura universal. De cada cien grandes
pensadores judios de todos los tiempos, mas de noventa han vivido en el
siglo XX.

Entre los filésofos, lingiiistas y psicologos, baste con mencionar a unos
cuantos: Raymond Aron, Henri Bergson, Paul Bernays, Isaiah Berlin,
Leonard Bloomfield, Ernst Cassirer, Noam Chomsky, Marcelo Dascal,
Emile Durkheim, Jerry Fodor, Sigmund Freud, Nelson Goodman, Adolf
Grinbaum, Morris Halle, Friedrich Hayek, Edmund Husserl, Ray
Jackendoff, Roman Jakobson, Saul Kripke, Thomas Kuhn, Imre Lakatos,
Claude Lévi-Strauss, Alexander Luria, Karl Mannheim, Marvin Minsky,
Ernest Nagel, Thomas Nagel, Otto Neurath, Robert Nozick, Karl Popper,
Hilary Putman, Hans Reichenbach, Abraham Robinson, Edward Sapir,
Peter Singer, Alfred Tarski, Ernst Tugendhat y Ludwig Wittgenstein.

Hay que subrayar que el florecimiento cientifico de los judios es
reciente, de apenas siglo y medio. Hasta el siglo xix la presencia de los
judios entre los cientificos creativos era practicamente nula. Con la
emancipacion de los judios y su salida del gueto, una verdadera explosion
de creatividad cientifica fue protagonizada por ellos. Baste con recordar a
los pensadores involucrados en la gran revolucién de la relatividad especial
y general; casi todos fueron judios: Albert Einstein, desde luego; pero
también Tullio Levi-Civita, Albert Michelson, Hermann Minkowski, Karl
Schwarzschild, Marcel Grossmann, Aleksander Friedmann y otros. Lo



mismo se puede decir de la fisica de particulas y la mecanica cuantica: de
nuevo Einstein, pero también Niels Bohr (de madre judia), Richard R
Feynman, Murray Gell-Mann, Sheldon Glashow, Lev Landau, John von
Neumann, Robert Oppenheimer, Wolfgang Pauli, Steven Weinberg, Edward
Witten y tantos otros.

De todos los fisicos del mundo que han recibido el Premio Nobel de
Fisica, el 26% han sido judios. De entre los fisicos de Estados Unidos que
lo han recibido, el 38% han sido judios. El 40% de los miembros de las
divisiones de fisica y de fisica aplicada de la National Academy of Sciences
de Estados Unidos son judios. La presencia de los judios en otros premios
famosos de fisica es atin mayor que en el Nobel. Han sido judios el 28% de
los receptores de la medalla Max Planck, concedida en Alemania; el 38% de
los receptores del Daniel Heineman Prize for Mathematical Physics,
concedido en Estados Unidos por la American Physical Society y el
American Institute of Physics; el 44% de los galardonados con la medalla
Dirac, concedida por el ICTP en Italia; y el 51% de los agraciados con el
Premio Wolf de Fisica, concedido en Israel.

En 2003, el Premio Nobel de Fisica recaydo en los judios Alexei
Abrikosov y Vitaly Ginzburg y en el no judio Anthony Leggett «por sus
contribuciones a la teoria de los superconductores y los superfluidos». En
2004, el Premio Nobel de Fisica recayo6 en los judios David Gross y David
Politzer y en el no judio Frank Wilczek «por su descubrimiento de la
libertad asintdtica en la teoria de la interaccion nuclear fuerte». Ese mismo
afio 2004, el premio Daniel Heineman de Fisica Matematica recayo en el
judio Gabriele Veneciano por sus seminales contribuciones a la teoria de
cuerdas y a la gravedad cuantica, y el Premio Wolf de Fisica recayo en el
judio Frangois Englert y los no judios Robert Brout y Peter Higgs por sus
ideas pioneras sobre la generacion de la masa de las particulas mediante la
realizacidon asimétrica de una simetria gauge local.

No solo en la fisica, sino también en las otras ciencias, han brillado los
cientificos judios del ultimo siglo. Por ejemplo, el 19% de los galardonados
con el Premio Nobel de Quimica son judios; entre los americanos, el 28%.
En 2004 recibieron el Premio Nobel de Quimica Aarén Clechanover, Avron
Hershko e Irwin Rose «por el descubrimiento de la degradacion de



proteinas mediada por la ubiquitina». Los tres son judios. Los dos primeros
trabajan en el Instituto de Tecnologia de Haifa, Israel.

De los ganadores del Premio Nobel de Fisiologia y Medicina, el 29%
han sido judios. De entre los galardonados americanos, el 42% han sido
judios. En 2004, el Nobel fue atribuido a un judio, Richard Axel, y a una no
judia, Linda Buck, «por su descubrimiento de los receptores del olor y la
organizacion del sistema olfativoy.

Muchos de los matematicos famosos del siglo xx han sido judios, desde
Georg Cantor hasta Edward Witten, pasando por Tullio Levi-Civita,
Hermann Minkowski, John von Neumann, Emmy Noether, Vito Volterra,
Norbert Wiener y tantos otros. No hay un premio Nobel de Matematicas,
pero su lugar lo ocupa la prestigiosa medalla Field. El 27% de las medallas
Field han ido a parar a judios. Y el 50% de los receptores del Premio Leroy
Steele, concedido por la American Mathematical Society, han sido judios.
El Premio Abel de Matematicas fue establecido en Noruega en 2003 con
dotacion y vocacidn similares a los premios Nobel. El Premio Abel de 2005
ha recaido en el judio hiingaro Peter Lax, afincado en Estados Unidos desde
1941.

La contribucién de los judios a las ciencias sociales no es menor que a
las naturales. Muchos economistas famosos, como Paul Samuelson,
Kenneth Arrow, Milton Friedman o Herbert Simon, son judios. El 38% de
los premios Nobel de Economia han sido para judios. Entre los americanos
galardonados con el Nobel de Economia, el 53% son judios.

Considerando que los judios representan solo el 0,2% de la poblacion
mundial (y el 2% de la poblacion de Estados Unidos), las cifras citadas de
premios Nobel y otras distinciones académicas indican una asombrosa
superrepresentacion de los judios en todos los campos del descubrimiento
cientifico. Actualmente quizd hay unos catorce millones de judios en el
mundo, de los que la mayor parte viven en Estados Unidos e Israel, aunque
también hay comunidades notables en otros paises, como Francia o
Argentina. Estadisticamente, la contribucién promedia de un judio es cien
veces mayor de lo que cabria esperar, al menos si tomamos como referencia
indicadores como los premios Nobel y otros similares a los que acabamos
de referirnos.



Bibliografia

Obras generales sobre los judios

Eban, Abba: Heritage: Civilization and the Jews. Londres: Widenfeld
and Nicolson, 1984. [Traduccidn espanola: Legado: La civilizacion y los
judios. Sheva Publicaciones, 1987.] 55Encyclopedia Judaica. En CD.

www.jewishsoftware.com.
Johnson, Paul: 4 History of the Jews. Londres: Widenfeld and Nicolson,

1987. [La Historia de los judios. Vergara, 2004.]
Jiidische Lebenswelten. Vol. 1 (Katalog), vol. 2 (Essays). Berlin, 1991.
Kedurie, Elie (ed.): The Jewish World. Londres: Thames and Hudson,

1979.
Lange, Nicholas de: Atlas of the Jewish World. Oxford: Phaidon, 1984.

[Traduccion espafiola: Atlas cultural del pueblo judio. Editorial Optima,
2001.] 55http://www.jewishencyclopedia.com/index.jsp [contiene el texto
completo de los 12 tomos de la Jewish Encyclopedia, publicada entre 1901
y 1906, de gran riqueza para la historia y cultura judia anterior al siglo xx].

1. Los judios en la leyenda

Alter, Roberti: The Five Books of Moses: A Translation with
Commentary. W. W. Norton and Company, 2004. Magnifica traduccion (al

inglés) y comentario.



2. Los judios en la historia

Davies, W. D., Louis Finkelstein, William Horbury, y John Sturdy
(eds.): The Cambridge History of Judaism, vol. 1 (1984),vol. 2 (1989), vol.
3 (1999). Cambrige University Press. La mejor y mas completa historia de
los judios en la antigliedad, basada en un estudio exhaustivo de las fuentes
literarias y arqueologicas. Abarca desde el exilio en Babilonia en -587 hasta
el final del Imperio Romano, 2001.

Finkelstein, Israel, y Neil Asher Silberman: The Bible Unearthed:
Archaeology s New Vision of Ancient Israel and the Origin of Its Sacred
Texts. Nueva York: Free Press, 2001.

Sacchi, Paolo: Historia del judaismo en la época del segundo templo.
Traduccion espafiola. Madrid: Trotta, 2004.

3. La Biblia

Ademas de la traduccion al inglés de Alter, las siguientes en espafiol son
recomendables.

Sagrada Biblia, traduccion de Francisco Cantera y Manuel Iglesias,
B.A.C., Madrid, 1975. Es la traduccion mas literal y quiza la mas fiable de
la Biblia en castellano. También en este sentido puede consultarse la Nueva
Biblia de Jerusalén, Desclée, Bilbao, 1998, con comentarios de la escuela
biblica francesa de Jerusalén.

Nueva Biblia Espariola, traduccion de Luis Alonso Schokel y Juan
Mateos. Ed. Cristiandad, Madrid, 1975. Es la traduccion mas fresca y
elegante de la Biblia en castellano. En 1993 apareci6 el primer tomo de la
Biblia del Peregrino, dirigida por Schonkel, que presenta la revision de la
traduccion de 1975 del Pentateuco y los libros historicos del Antiguo
Testamento, junto a una gran cantidad de nuevas notas y comentarios.

Pérez Fernandez, Miguel, y Julio Trebolle: Historia de la Biblia.
Madrid: Trotta, 2005.



4. Epoca helenistico-romana

Filon de Alejandria: Sobre los suefios / Sobre José (ed. de Sofia
Torallas). Madrid: Gredos, 1997.

Flavio Josefo: Antigiiedades judias, 2 vols. (ed. de J. Vara). Madrid:
Akal, 1997 [1267 p.].

Flavio Josefo: Autobiografia. Sobre la antigiiedad de los judios (Contra
Apion). Madrid: Alianza Editorial, 1987. [IF]

Garcia Martinez, Florentino: Textos de Qumran. Madrid: Trotta, 2000.

Stegemann, Hartmut: Los esenios, Qumrdn, Juan Bautista y Jesus.
Traduccion espanola. Madrid: Trotta, 2003.

Vidal Manzanares, César: Los manuscritos del Mar Muerto. Madrid:
Alianza Editorial, 1995.

5. El Talmud

La Mishnd. Hay una traduccion espafiola completa y bien anotada de la
Mishnd realizada por Carlos del Valle y publicada por Editora Nacional
como La Misna (Madrid, 1981).

El Talmud. Desde 1968 se estd publicando en Buenos Aires la
traduccion espanola del 7a/mud de Babilonia, editada por Abraham S. Weis.

El Talmud, Tratado de Bejarot (I). Jerusalén: Alef-Joyma, y Madrid:
Edaf, 2003.

Aggadoth du Talmud de Babylone: La Source de Jacob #8213;Ein
Yakov. Traducida por A. Elkaim-Sartre. Paris: Verdier, 1982.

Der Babylonische Talmud. Traducido al aleman por Lazarus
Goldschmidt. Traduccion completa en 12 tomos y 9550 paginas. Berlin:
Judischer Verlag, 1930-1936. Reedicion, Frankfurt: Suhrkamp, 2002.



6. Maimonides

Ademas de las obras generales mencionadas respecto al capitulo 7, aqui
sefialamos otras especificas de los grandes «aristotélicos» judios.

Abraham Ibn Daud: Libro de la Tradicion (Sefer ha-Qabbala), edicion
y traduccion de Dolores Ferre. Barcelona: Riopiedra Ediciones, 1990.

El filésofo judio mas importante de la Edad Media fue Moshé ben
Maimén (Maiménides). Aqui nos referimos a las ediciones mas accesibles
de sus obras.

La edicion estandar del texto original de la Mishné Tord es la de S.
Rubinstein, M. Rabinowitz y otros (Jerusalén, 1967-1973). Hay una
seleccion y traduccidn al espafiol en dos tomos: Mishné Tord (lad Jazaka),
efectuada por A. Platkin, M. Katznelson, 1. Nibovski y J. Lerman (Tel Aviv,
1982). Por primera vez en espafiol: Maimonides. Mishné Tora (Iad Jazaka).
Tel Aviv: Israel. Editorial Sinai, 1998.

Del Valle, Carlos: Maiménides. Etica. (Los ocho capitulos). Sacado del
Comentario a la Mishna.

Hay varias traducciones al espaiiol del Moré Nebujim, entre las que destaca
la de David Gonzalo Maeso, publicada por Editora Nacional como
Maimoénides: Guia de Perplejos (Madrid, 1983). También en Editorial
Trotta.

Carta a los judios del Yemen sobre el Mesias y la Carta a los judios de
Montpellier sobre astrologia. Traduccion y ediciéon de Judit Targarona.
Barcelona: Riopiedras Ediciones, 1987.

Cinco epistolas de Maimonides, incluidas la Epistola sobre la
conversion forzosa, la epistola o tratado Sobre la resurreccion de los
muertos y la Carta a ibn Tibbon. Traduccion y edicion de Maria J. Cano y
Dolores Ferre. Barcelona: Riopiedras Ediciones, 1988.

Cartas y testamento de Maimonides (1138-1204), Cordoba: Monte de
Piedad y Caja de Ahorros, 1989. Traduccion y edicion de Carlos del Valle.



Maimonides: Obras médicas 1. El régimen de salud El tratado sobre la
curacion de las hemorroides. II. El libro del asma. I1I. El comentario a los
aforismos de Hipocrates. Edicion de Dolores Ferre. Cérdoba: Ediciones El
Almendro.

Una edicion critica del texto original con traduccion inglesa de las obras
médicas, Medical Works of Maimonides, estd en marcha desde 2002 en
Brigham Young University Press.

Entre las obras sobre Maimonides, senalamos:

Congreso Internacional sobre la Vida y la Obra de Maimonides.
Cérdoba, 1985. [IF]

Cruz Hernandez, Miguel: «Maimoénides (1135-1204)». En M. Cruz
Herndndez (ed.), Filosofias no occidentales, ELAF. Madrid: Editorial
Trotta.

Funkenstein, Amos. Maimonide: nature, histoire et Messianisme. Paris,
Ed. du Cerf, 1988. [IF]

Hayoun, Maurice-Rubén: Maimonide ou Vautre Moise. Paris: J.C.
Lattes, 1994. [IF] Maimonides y su época (Cérdoba, 1986), catdlogo de una
exposicion celebrada en su patria chica con motivo del 850 aniversario de
su nacimiento.

Orian, Meir: Maimonides, vida, pensamiento y obra, traducido del
hebreo. Barcelona: Riopiedras Ediciones, 1984.

Finalmente, de Gersonides senalamos:

The Wars of the Lord. Traducido por Seymour Feldman, 3 vols.
Filadelfia: Jewish Publication Society, 1984-1999.

7. Bajo el yugo de los cristianos

Sobre la vida cotidiana de los judios en la Edad Media, véase:

Lacave, Jos¢ Luis: Sefarad: Sefarad: La Esparia judia, Lunwerg, 1987.

Metzger, Thérése y Mendel. La vie juive au Moyen Age. Fricourg:
Office du Livre, 1982.



Sobre la filosofia judia en la Edad Media, pueden consultarse:

Frank, Daniel H., y Oliver Leaman (eds.): History of Jewish Philosophy.
Routledge, 1997.

—: Medieval Jewish Philosophy. Cambridge University Press, 2003.

—: The Cambridge Companion to Medieval Jewish Philosophy.
Cambridge University Press, 2003.

Grozinger, Karl Erich: Jiidisches Denken. Band 1. Darmstadt: WBG,
2004.

Hayoun, Maurice-Rubén: Geschichte der jiidischen Philosophie.
Darmstadt: WBG, 2004.

Sirat, Colette: A History of jewish Philosophy in the Middle Ages.
Cambridge University Press, 1985

—: La philosophie juive médiévale en terre d’Islam. Paris: Presses du
CNRS, 1988.

—: La philosophie juive médiévale en pays de Chrétienté. Paris: Presses
du CNRS, 1988.

Valle, Carlos del: «La filosofia judia». En M. Cruz Hernandez (ed.),
Filosofias no occidentales. ELAF. Madrid: Editorial Trotta, 1999.

Sobre la cébala:

Scholem, Gershom: Grandes tendencias de la mistica judia. Madrid:
Siruela, 1996. S5www.kabbalaonline.org (defiende la autoria del Zohar por
el tainita Shimon bar Yokhai).

8. Spinoza

Spinoza publicd en vida solo dos obras: en 1663, Renati des Cartes
prinapiorum philosophiae Pars I et Il More Geométrico demonstratele +
(apendice) Cogitata mataphysica;y en 1670, Tractatus theologico-politicus.
El resto de sus obras fueron publicadas tras su muerte, en 1677, Opera
Postuma.



La primera edicion moderna de sus obras completas es Benedicti de
Spinoza Opera Quotquot Reperta Sunt, edicion de J. van Vloten y J. P. Land
(La Haya, 1914). Actualmente, la edicion estandar de sus obras completas
es: Spinoza Opera, ed. de Cari Gebhardt en 5 volimenes. Heidelberg, 1925;
2.aed., 1972-1987.

Obras de Spinoza en espafiol:

Spinoza: Tratado teologico-politico. Madrid: Alianza Editorial, 2003.

Spinoza: Tratado politico. Trad. y ed. de Atilano Dominguez. Madrid:
Alianza Editorial, 2004.

Spinoza: Tratado de la reforma del entendimiento. Principios de
filosofia de Descartes. Trad. y ed. de Atilano Dominguez. Madrid: Alianza
Editorial, 1988.

Spinoza: Correspondencia completa. Trad. y ed. de Juan D. Sanchez
Estop. Madrid: Ediciones Hiperion, 1988.

Spinoza: Correspondencia. Trad. y ed. de Atilano Dominguez. Madrid:
Alianza Editorial, 1988.

Spinoza: Tratado breve. Madrid: Alianza Editorial, 1990.

Spinoza: Etica demostrada segin el orden geométrico. Trad. de Vidal
Pefia. Madrid: Editora Nacional, 1980. [Reimpreso en Alianza Editorial,
Madrid, 1998.]

Spinoza: Etica demostrada segiin el orden geométrico. Trad. y ed. de
Atilano Dominguez. Madrid: Editorial Trotta, 2000.

Spinoza: Compendio de gramadtica de la lengua hebrea. Trad. y ed. de
Guadalupe Gonzalez. Madrid: Editorial Trotta. 2005.

Biografias de Spinoza:

Dominguez, Atilano: Biografias de Spinoza. Alianza Editorial, 1995.
Incluye traduccidn espaiola de las primeras biografias de Spinoza escritas
por Bayle (1697), Kortpolt (1700), Colerus (1705) y Lucas (1719), escritas
antes de transcurrir medio siglo de su muerte, asi como de otros
documentos relacionados.

Freudenthal, Jacob: Spinoza: Sein Leben und seine Lehre. Stuttgart,
1904. Contiene valiosa informacion, pero estd ampliamente superada por la
de Nadler.



Nadler, Steven: Spinoza: A Life. Cambridge University Press, 1999. La
mejor y definitiva biografia de Spinoza, en la que se basa nuestra
informacion sobre la vida del filosofo.

Algunas obras sobre Spinoza:

Albiac, Gabriel: La sinagoga vacia: Un estudio de las fuentes marranas
del espinosismo. Madrid: Hiperion.

Allendesalazar, Mercedes: Spinoza: Filosofia, pasiones y politica.
Madrid: Alianza Editorial, 1998.

Beltran, Miguel: Un espejo extraviado: Spinoza y la filosofia hispano-
judia. Barcelona: Riopiedras, 1998. Segln su insolita opinidén, en Spinoza
no habria panteismo, sino un improbo esfuerzo por culminar la reflexion
sobre el monoteismo iniciada por Maimonides o Ibn Gabirol

Bennft, Jonathan F.: 4 Study of Spinoza's Ethics. Hacket Publ, 1984.

The Cambridge Companion to Spinoza, ed. de Don Garrett Cambridge,
1995.

Curley, Edwin M.: Behind the Geometrical Method: A Reading of
Spinoza s Ethics. Princeton, 1988.

Damasio, Antonio: Looking for Spinoza: Joy, Sorrow, and the Feeling
Brain. Harvester press, 2003.

Lloyd, Genevieve: Routledge Philosophy Guidebook to Spinoza and the
Ethics. Routledge, 1996.

Nadler, Steven M.: Spinoza: A Life. Cambridge, 1999.

—: Spinozas Heresy: Immortality and the Jewish Mind. Oxford, 2002.

Scruton, Roger: Spinoza. Routledge, 1999.

Yovel (en Spinoza, el marrano de la razomn) explica la filosofia
spinozista en clave marrana. La experiencia de los judios sefardies
espafioles expulsados, que se sentian extrafios entre los suyos como antes
entre los cristianos, que aqui trasladaria a la autonomia de la razon la vieja
aspiracion salvifica de las religiones.

Algunas obras de (o sobre) los compafieros de Spinoza:

Costa, Uriel da: Espejo de una vida humana (Exemplar humanae vitae).
Ed. de Gabriel Albiac. Madrid: Hiperion.

—: Examination of the Pharisaic Traditions. Trad. De H. Salomoén y 1.
Sassoon. Leiden: E. J. Brill, 1993.



Enden, Franciscus van den: Vrije Politijke Stellingen (Proposiciones
politicas libres). Amsterdam: Ed. Klever, 1992.

Popkin, Richard H.: Isaac La Peyrere (1596-1676): His Life, Work and
Influence. Brill, 1987.

9. La emancipacion de los judios

Las obras completas de Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften
Jubildumsausgabe, han sido editadas por A. Altmann y otros a partir de
1971 en 19 volimenes y publicadas por Frommann-Holzboog.

Una edicion critica de las obras completas de Hermann Cohén se lleva a
cabo en la Universidad de Zurich bajo la direccion de Helmut Holzhey.

Cohén, Hermann: E/ prdjimo. Anthropos, 2004. Contiene cuatro
articulos de Cohén sobre el tema del amor al prdjimo en el judaismo.

—: La religion de la razon desde las fuentes del judaismo. Anthropos,
2004.

Ketil, Bonaunet: Hermann Coheris Kantian Philosophy of Religion.
Basilea: Peter Lang AG, 2005.

10. El siglo xx

Sobre Hitler:

Einstein, Albert: 1954. Ideas and Opinions. Crown Publishers, 1954.

Kershaw, lan: Hitler, 1889-1936. Hubris. Penguin Press, 2002.

—: Hitler, 1936-1945. Nemesis. Penguin Press, 2001.

Rees, Laurence: Auschwitz, The Nazis and The Final Solution. BBC
Books, 2005. Conviene acompaiar la lectura de este libro con el visionado



del DVD del mismo titulo, también producido por la BBC en 2005.

Para todos los aspectos de la historia del Estado de Israel, consultese la
pagina web: www.dinur.org/resources/l.html

Para listas de premios Nobel judios en todas las areas del saber, véase:
www.jinfo.org.



Jesus Mosterin (Bilbao, Espafia, 1941) es filosofo, 16gico e historiador del
pensamiento cuyas aportaciones abarcan un amplio espectro del
pensamiento contemporaneo. Sus reflexiones se sitian con frecuencia en la
frontera entre ciencia y filosofia y tienen la racionalidad como hilo
conductor.

Estudié en las universidades de Madrid y Barcelona. Cursé estudios
posdoctorales en Alemania, Francia y Estados Unidos. Se especializd y
realizo trabajos de investigacion en logica matematica en el Institut fiir
mathematische Logik und Grundlagenforschung de la Universidad de
Miinster (Alemania). Desde 1982 es catedratico de Logica y Filosofia de la
Ciencia en la Universidad de Barcelona y desde 1996, profesor de
Investigacion en el CSIC y Fellow del Center for Philosophy of Science
(Pittsburgh). Ha sido profesor invitado en universidades y centros de
investigacion de Europa, Asia y América, como la universidad de Sant
Petersburg (Rusia) y el MIT (USA). Es miembro titular del Institut
International de Philosophie(Paris), de la Academia Europaea (Londres) y
de la International Academy of Philosophy of Science (Bruselas).

Hombre de mundo, viajado, puede hacer gala de una sensatez sin fisuras, y
de un gran sentido del humor es, con toda probabilidad, una de las mentes



mas licidas de nuestro tiempo.

Ejercié tareas de direccion editorial de los grupos Salvat y Hachette. Es un
gran defensor de la naturaleza y de los animales. Es autor de 28 libros, entre
los ultimos de los cuales se encuentran La naturaleza humana (2008), La
cultura de la libertad (2008), Lo mejor posible: Racionalidad y accidon
humana (2008), La cultura humana (2009), Diccionario de Loégica y
Filosofia de la Ciencia (junto con Roberto Torretti, 2010), Los cristianos
(2010) y A favor de los toros (2010).



Notas




[ Ludwig Wittgenstein: «Gut ist, was Gott befiehlty. En Philosophical
Review, enero de 1965. <<



(2] Suetonio, Los doce Césares, Claudio, 25. <<



3] Josefo: Bios, 9-12. <<



(4] Josefo: Toudaiké arkhaiologia, XX, 167,169. <<



5] Para toda esta cuestion, véase J. Montserrat: La sinagoga cristiana, p.
145 ss., de donde estan tomadas las citas. <<



1] De Abrahamo 57-58. Traduccion de Josep Montserrat. <<



7] Traduccion de David Romano. <<



(] Traduccion de Judit Targarona. <<



1 Mishné Tord, tomo 9, TV-13. <<



101 Aoré Nebujim, 3.2 parte, capitulo 26. <<



] Carta a Shemuel ibn Tibboén en 1199. Traduccion de Judit Targarona y
David Romano. <<



[12] Hiljot Teshuva, capitulo 3. <<



13 :
(B3] Tyactatus de intellectus emendatione [1]-[3], traduccién de Atilano

Dominguez. <<



[14] Carta XLVII (de Fabritius) y XLVIII (de Spinoza) en Baruj de Spinoza,
Correspondencia completa, traduccion de J. D. Sanchez Estop, Hiperion,
Madrid, 1988, pp. 137-138 <<



[15] Spinoza, Tractatus Politicus, cap. 8, § 39. <<



[16] Spinoza, Ethica, parte IV, proposicion 8. Traduccion de Vidal Pefia. <<



U7) Leibniz, Simtliche Schriften und Briefe, Akademie-Ausgabe, 1.1,148.
<<



[18] Citas de Ortega en Julian Marias, Ortega: Circunstancia y vocacion,
Revista de Occidente, Madrid, 1960. <<



191 Hermann Cohén, La religién de la razén desde las fuentes del judaismo,

traduccion espaiiola, Anthropos, Barcelona, 2004, p. 184. <<



(201 En Albert Einstein, Philosopher-Scientist (1949), p. 5. <<



[211' En Albert Einstein, Ideas and Opinions, p. 171. <<



[22] En The New York Times, 9-11-1930. También en Albert Einstein, Ideas
and Opinions, p. 36. <<



(231 Ideas and Opinions, p. 40. <<



	Los Judíos
	1. LOS JUDÍOS EN LA LEYENDA
	Pastores semitas
	La alianza con Yahvé
	Salida de Egipto
	Sedentarización en Canaán
	La monarquía
	El reino del Norte
	El reino de Judea

	2. LOS JUDÍOS EN LA HISTORIA
	El exilio en Babilonia
	Bajo el imperio de los persas
	Bajo las monarquías helenísticas
	Rebelión e independencia bajo los Hasmoneos

	3. LA BIBLIA
	La Torá
	Los Nevi’im
	Los Ketubim
	La noción judaica de Dios
	Una moral sin ética
	Muerte, resurrección e inmortalidad
	Fijación del canon hebreo
	Las traducciones de la Biblia

	4. ÉPOCA HELENÍSTICO-ROMANA
	Bajo el Imperio Romano
	Sectas judaicas
	Tras la destrucción del templo
	De los fariseos a los rabinos
	Filón de Alejandría
	Josefo

	5. EL TALMUD
	La Mishná y la Toseftá
	La Gemará y el Talmud
	La época de los Geonim
	Los comentaristas

	6. MAIMÓNIDES
	Pensamiento judío en al-Ándalus
	Moshé ben Maimón
	El comentario a la Mishná
	La Mishné Torá
	Epístolas
	Guía de perplejos
	Maimónides como médico
	Ibn Tibbón y la reacción de los judíos a las ideas de Maimónides
	Leví ben Gershom

	7. BAJO EL YUGO DE LOS CRISTIANOS
	Gran Bretaña
	Francia
	Ashkenaz
	Sefarad
	Gueto en Italia
	La cábala
	Mesianismo y jasidismo

	8. SPINOZA
	El caso premonitorio de Uriel da Costa
	Familia e infancia de Spinoza
	El joven comerciante
	El jérem contra Spinoza
	En la senda de Descartes
	Tractatus theologico-politicus
	Deus sive natura

	9. LA EMANCIPACIÓN DE LOS JUDÍOS
	Los judíos en la Alemania moderna
	Mendelssohn
	La emancipación legal de los judíos
	La asimilación de los judíos en Alemania
	El neokantismo y Hermann Cohén

	10. EL SIGLO XX
	El antisemitismo en Rusia
	Reacción alemana frente al modernismo judío
	Hitler, los nazis y la Shoá
	Sionismo y Estado de Israel
	Nacionalismo y cosmopolitismo
	La lengua de los judíos
	Einstein como judío
	Esplendor intelectual

	Bibliografía
	Autor
	Notas

